# SERMOENS DO P. DIOGO CURADO







# SERMOENS DO P. DIOGOCURADO TERCETRO TOMO.

# SERMOENS

 $D \cup D$ 

# P. DIOGO CURADO

Da Congregação do Oratorio de Lisboa.

OFFERECIDOS

# AO ESPIRITO S A N T O.



Em ROMA. Na Officina de Antonio Rossis. MDCCXX. Com Licença dos Superiores.



#### CENSURAS.



Cce jam tertiò juffui Reverendifimi Patris Sacri Palatti Apoltolici Magiftri obediens, opus, in quo inferibitur: Jermos do P. Diogo Cunado, da Congregação do Orasorio de Lisboa, efferecidos ao Efirito Janto: Terceyo Tomo: libentiffimê perlegi, & admiratione fuffimê perlegi, & admiratione fuf-

pexi , animadvertens , quòd non fine myflerio doctrinam (fuam dicam , an cœleftem?) triplici volumine Author præclariffimus Concionatoribus, cæterifque
Fidelibus uberrimê fubminiftrat, clariffimê exponit; &
fuadet potenter: quo facto indicat manifeffè, & teftatur le Divini Sprirâts non degenerem Alumnum.,
ab eodemque in Verbi minifterium fuiffe affumptum;
qui trina fub imagine (Venti felicete, Soni; & Ignis)
fideles docuit, & infituxit, inflammavitque, ut Verbis effent profilui, & Charitate fervidi. Triparito hoe
in Opere verè mirabili percipitur tamquam de Cælo fac-

tus Sonus, quo excitat Concionatores, evehitque ad Superos, ut & ipsi reliquos mortales cœlestia edoceant, & à terrenis educant. Præfulget, auditurque igneus fermo, seu lingua, quæ tamquam Ignis cœlestis lucet, & ardet, mentes auscultantium illuminat, purificat, & accendit; sicque accensas ad Summum Bonum allicit, dulcique rapit violentià. Spiritus denique vehemens à Divino (quod intus agit) emissus Flamine sic perflat, & concutit, quos reperit, ut etiam, qui sedebant desides, ipso inspirante, deposità ignavià, in virtutum, & salutis studio sint vehementes; horumque navis tali delata Zephyro hujus vitæ Oceanum. periculis scatentem percurrat impune, & æternitatis portum occupet incolumis : quæ consequi nequeunt Spiritu deficiente; licet enim ampla sit sermonis supellex, mens profunda, eloquentia, & intelligentia, si non adsit Spiritus, qui vim suppeditet, otiosa sunt omnia, teste Chrysostomo. Quare sicut in Primo, & Secundo, ita & in Tertio hoc Volumine Catholica Fidei, aut bonis moribus nihil dissonum, sed omnia ipsis faventia, & conformia reperi: dignissimumque, quod Typis mandetur, opus censeo. In Collegio Romano Societatis JESU. 4. Aprilis 1720.

> Franciscus Caeyro Librorum Societatis JESU Generalis Revisor.

# Do Reverendissimo Padre Mestre

# FR. MANOEL FERREYRA.



Ibrum, cujus Titulus est: Sermões do Padre Diogo Curado, da Congregação do Oratorio de Lisboa, offerecidos ao Espirito Santo: Tomo Terceyro: illuminata mente meditatum, ac erudito calamo conscriptum, justu Reverendistimi Patris Gregorii Selleri, Sacri Palatii A-

postolici Magistri, avidà lectione percurri, nihilque in eo, quod, vel Orthodoxamsidem, vel Christianos mores ossendat, deprehendi: quin potius tanti Authoris eruditionem, ac eloquentiam, non phaleratam, sed solidam, quemadmodum in Primo, atque Secundo, ita hoc in Tertio suo Volumine magnoperè sum admiratus. Opus perindè divinà suce perfusum, Typorum etiam suce ad commune solatium, ac prosectum, minimè fraudandum censeo, si ita visum suerit sapientissimo ejustem Reverendissimi judicio, cui hanc meam sententiam humillimè submitto. Ex Carmelo Sancta Maria Transpontina de Urbe, die 30. Aprilis 1720.

Fr. Emmanuel Ferreira Sac. Theol. Magister, olim Fluvir Januarii Provincialis Vicarius, & utriusque Brasiliensis Vicariae Commissarius, Resormator, & Visitator Generalis Provinciarum Dacia, & Terra Santae Provincialis, actuque Socius Generalis Ordinis Carmelitarum, &c.



## LICENCAS



Padre Francisco Xavier, Preposito da Congregação do Oratorio desta Cidade de Lisboa Occidental, dou licença, para que se imprima este Livro intitulado: Sermos do Padre Diogo Carado, da Congrega-

çao do Oratorio. Tomo Terceyro. O qual Livro foy vilto, e approvado por pelloas doutas delta Comunidade. Em fe do que dey esta por mi affignada, e fellada com o Sello do meo Officio. Lisboa. Occidental, e Congregação do Oratorio. 2. de. Julho de 1720.

Francisco X avier , Preposito da Congregação do Oratorio.

## IMPRIMATUR

Si videbitur Reverendiss. Patr. Mag. Sac. Pal. Apost.

T. Episc. Heraclea Vicesz.

# IMPRIMATUR.

Fr. Gregorius Selleri Ordin. Prædic. Sacr. Apostol. Palatii Magist.



# INDICE

Dos Sermoens, que se contem neste Terceyro Tomo.

| I. C Ermao do Santissimo Nome de MAI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | RIA.   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| The state of the s | ag.I.  |
| II. Sermão da Primeyra Dominga do Ada                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ento.  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 27.    |
| III. Sermão da Segunda Dominga do Adven                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | to.63. |
| IV. Sermao da Terceyra Dominga do Adven                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
| V. Sermão da Quarta Dominga do Advento                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |
| VI. Sermão do Nacimento de Christo S. N.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| VII. Sermão do Espirito Santo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |        |
| VIII. Sermão de Nossa Senhora da Assumpção                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
| IX. Sermão dos Apostolos S. Simão, e S. Juda.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |
| X. Sermão do Martyr S. Lourenço.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 227.   |
| XI. Sermão do Patriarca S. Filippe Neri.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 246.   |
| XII. Sermão de S. Carlos Borromeo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 275.   |
| XIII. Sermão de S. Francisco de Sales.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 305.   |
| XIV. Sermão da Primeyra Dominga da Q                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | uares- |
| ma.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 337    |
| Ma.<br>XV. Sermão da Terceyra Dominga da Quar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | esma.  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 365.   |
| XVI. Sermao pregado em Missão no Conven                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _      |
| Religiosas de S. Birgida,em Marvilla                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | . 396  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _      |

SER-



151 V)

•



# ERMA

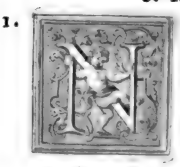
Do Santissimo Nome

## MARIA, E

Prègado no Anno de 1708.

Et Nomen Virginis MARIA. Luc. 1.

9. I.



Aõ podia reduzir-se a mais breves claufulas materia tao immensa. Mas efta mesma\_

recopilação tão abreviada, este tao resumido compendio me faz reparo. Refereo Evangelista S. Lucas a embaxada, que trouxe o Anjo da Encarnação do Verbo Divino; e, To.III.

para nos dar a conhecer a digmissima pessoa, a quem a mesma embaxada se dirigia, e que era a escolhida, e annunciada para Mãe do mesmo Verbo Encarnado, diz que era hua Virgem, que tinha. por Nome Maria: Et Nomen Luc. 1. Virginis Maria; e nem deste 27. Nome, nem do seu significado diz mais S. Lucas; quando tinha tanto, que dizer, que pudera encher Volumes, que nao coubessem no Mundo todo; applicando com muyta...

Arift.

Plat.

propriedade à Mae, o que outro Evangelista disse do Fi-Jean. 21. Iho: Que, si scribantur per fingula, nec ip fum arbitror mundum capere posse eos, qui scribendi funt, libros.

2. Eubem sey, que os nomes, sendo como devem ser, fao os que mostrao melhor o ser das cousas: porque, se este ser o declara a sua definição, fegundo a boa Filofofia, a definição dessa mesma desinição he o nome, segundo os melhores Filosofos: Ratio, quam significat nomen (disserao

Aristoteles, e Platao) est desinitio, que designat propriam rei naturam. Mas ainda assi, quando o ser, que se declara, e define, he grande, para se conhecer a sua grandeza, he necessario engrandecer tambem o seo nome. Nunca David falla no Nome de Deos, que o nao acompanhe sempre de algum epitheto, ou titulo, que mais nos inculque a fua soberania, e excellencia. Huas vezes lhe chama Admi-

Pfalm. ravel : Quam admirabile eft nomen tuum! outras Santo, e Terrivel: Sanctum, & terribile nomen ejus: outras digno

de todo louvor : Laudabile nomen Domini: outras Nome. Grande: Magnum nomen ejus: 75. 2. outras emfim Nome sobre todo nome: Super omne, No-137. 2. men sanctum tuum. Poes, se engrandecer o nome, mostra a grandeza do fignificado, como nos poem S. Lucas taosò, e tao defacompanhado o foberano Nome de Maria: Et nomen Virginis Maria? Eifto na occasião, em que todos os epithetos, e titulos seriao poucos, e muy curtos; poes era a em que, transcendendo todo o creado, fe elevava Maria à incomprehensivel honra da Maternidade de Deos.

3. Que fez o Anjo Embaxador? Todo se empregou em louvores da Virgem: por elles começou a embaxada: saudou-a dizendo, que estava cheya de toda a Graça: Ave Luc. 1. gratià plena : disse, que era o habitaculo dignissimo, em que Deos sempre moràra: Do- Bid. minus tecum: que entre todas as Jahees, as Judiths, as Deboras, as Estheres; emfimque entre todas as mulheres era a bemditta, e abençoada de Deos: Benedicta tu in mu- ibid. lieribus. E entre tantos elogios não achou S. Lucas hū sò, que juntar ao seo Nome?S.Lucas, o Evangelista especial-

men-

mente amante, e devoto de Maria? o que com o seo singular pincel nos deyxou copiadas as fuas admiraveis feyções, ou perfeyções? o primeyro, que retrattou sua belleza, e fermosura, deyxando aos Fieis da Igreja o ineftimavel Original, de que pudessem tirar as Copias, com que fe consolar na sua ausencia depoes de fubida ao Ceo?

4. Tomàra eu saber se, assi como S. Lucas, pegando, como Evangelista, da penna para escrever o Nome de Maria no seo Evangelho, lançara, como Pintor, mao ao pincel para o formar, ou delinear em hú de seos Quadros, fe o puzera nelle tao defacompanhado, e tao sò. O menos, que faria S. Lucas, fora mettello em hua tarja; cercallo de rayos, e resplandores; por-. Ihe ao pè muytos Anjos, que reverentes em profunda sumissao o adorassem; e em cima, ou hua capela de rosas, e açucenas, como symbolos mais expressos, e expressivos do seo significado; ou comhua coroa de pedras preciosas, que melhor denotassem o ser Rainha, e Senhora Suprema de todos aquelles, a

quem Deos assi coroa. Poes, se isto fora o menos, que S. Lucas fizera com o seo pincel, porque nao fez alguacousa mais com a sua penna?

5. Ora deyxai; que a penna de S. Lucas era a mesma. daquelle Escrivao divino, que escreve com muyta pressa: Ca- Pfal.44. lamus scribæ velociter scribentis: e com tanta velocidade correo nesta occasia o esta penna, que escreveo muyto, quando nos parece escreveo muy pouco. Era penna governada por mao daquelle Senhor, que, assi como, quando salla, em hua sò palavra diz muytas: Se- Pfal.61. mel locutus est Deus, duo bæc audivi; affi tambem, quando escreve, forma muytos caratteres, escrevendo hū sò: e como era penna governada por mao tao superior, e Divina, em cinco letras escreveo tudo, quanto podia escrever-se, do Nome de Maria.

6. Que havia de escrever S. Lucas deste divino Nome? que era admiravel, que erafanto, que era terrivel; que era Nome grande, Nome digno de todo louvor, Nomesobre todo nome, como do Nome de Deos escreveo Da-

vid?

vid?Isso mesmo escreveo S.Lucas, escrevendo sò Maria; porque todos os elogios, todas as grandezas, todas as bençaos, e graças se encerrao Merbod. nefte prodigioso Nome: Tuum Dei Genitrix Nomen divinis benedictionibus, & gratiis omni ex parte refertum, disse Methodio. Que havia de escrever do seo significado? Que era Estrella, que era Mar, que era Luz; que tinha dominio supremo sobre o Ceo, e a Terra; sobre os Anjos, ca Homens; que era emfim Mãe de Deos, ou que era Deos geração sua? Tudo isso escreveo, escrevendo sò Maria; porque Maria val o melino, que tudo isto: Maria, idest, Stella, Mare, Illuminatrix, Domina, Deus ex genere mco. Para que nos não cancemos, excogitai todos os titulos, eepithetos; os elogios, e louvores todos; todas as prerogativas, excellencias, e perfeyçoes, que quizerdes, e que, a respeyto de huma pura creatura, cabem no entendimento Humano, e Angelico; todas se incluem, e todas se cifrao no incomprehensivel Nome de Maria.

7. He como caçoula chey-

rosa composta de todos os aromas, e de todas as especies odoriferas: Sicut virgula fu- Cant. 3. mi ex aromatibus myrrbe, & 6. thuris,& universi pulveris pigmentarii: he como o mar, que se compoem de todas as aguas, e onde vao parar todos os rios: e assi como à congregação de todas as aguas chamou Deos Maria; assi ao aggregado de todas as graças chamou Maria: Congregationes aquarum appellavit Mària: Congregationes gratiarum appellavit Marlam, disse Santo Antonino.

8. E para mayor credito do mesmo Nome, e desempenho desta verdade, nao seja outro hoje o nosso argumento. Mas, porque mostrallo de todas as graças, que encerra este soberano Nome, nao pòde ser; porque seria negocio de muytos feculos. (fignificado mysterioso, que tem tambem o mesmo Nome de Maria: Negotium sæculorum), todas reduziremos a duas; à de ser este Nome Luminoso, e à de ser Terrivel: Luminoso para os homens; Terrivel para os Demonios . A primeyra he propriedade, que o mesmo Nome tem de si, e

como por natureza, valendo o mesmo na Lingua Hebrea Maria, que Illuminatrix, ou Illuminans. A fegunda temna por participação do Nome de Deos, a quem David chamou igualmente Terrivel, do que Santo: Sanctum, O terribile nomen ejus.

Pfalm. 110.9.

Dios

part. t. lib. I.

n. 334.

#### §. II.

9. Si: mas porque mais eftas, do que outras propriedades deste sacratissimo Nome; que parecem ser muy arbitra-. rias? Porque estas forao as duas, que o mesmo Deos mais expressou, quando no dia do Nacimento da Senhora revelou aos Anjos este maravilhoso Nome: e as duas, que os mesmos Anjos no dia ovtavo do seo Nacimento em vivos fymbolos representarao, quado o fizerao manifesto ao felicissimo par sem par dos gloriosos S. Joaquim, e Santa Anna.

10. Naquelle dia, o mais Myft. Ciud. de alegre para o Mundo, em que naceo a Virgem, refere a sua Chronista, que se decretou no cap. 21. Confistorio, e Tribunal Divino declarar aquelle Nome, que ab æterno estava determinado pòr-se a esta singularissima Senhora: e assi ouvirao os: Anjos todos huma voz, que fahia do Trono da Santissima Trindade, e dizia em Pessoa do Eterno Padre: Maria feha de chamar a nossa escolhida: e este Nome ha de ser maravilhoso, e magnifico: os que o invocarem com devoto affetto receberão graças copiosissimas; os que o estimarem, e pronunciarem com reverencia, serao consolados, e nelle acharão todos remedio de seos trabalhos, e thesouros, com que enriquecer-se. E, especificando, ou individuando mais estas virtudes, acrecentou: Terao nelle os Homés Luz, que os encaminhe. à Vida Eterna : Serà Terrivel contra o inferno: quebrarà a cabeça da Serpente, e alcançarà vittorias dos princepes das trevas ...

11. Com este conhecimento, e com ordem, que para isso tiverao do Altissimo, aos oyto dias do seo Nacimento, quando na Terra se havia de pòr o Nome a esta divina Senhora, baxàrao das Alturas os Espiritos Angelicos, todos fermosissimos, e rocagantes, trazendo embraçado hum Escudo, e nelle formado de

bri-

brilhantes Luzes o Nome de Maria: e, apparecendo à gloriosa Santa Anna, lhe disserao, que o Nome de sua Filha era, o que traziao naquelle Escudo; porque este lhe havia dado, e ordenava se lhe puzesse a Divina Providencia. No brilhante poes, e no resplandecente dos rayos, de que o Nome se formava, denotava-se, o que o mesmo Nome tinha de Luz para os Homens: e na forma do Escudo, em que este Nome vinha gravado, se symbolizava, o que tinha de Terrivel para os Demonios.

12. E, para que à Empresa lhe nao faltasse a Letra, muyto antes la tinha Salamao compoita: e os meimos Anjos, reduzindo-a a acentos muzicos na occasião presente, a co-Cant. 6. ros a entoavao: Qua est ista, quæ progreditur quasi Aurora confurgens; pulchra ut Luna, electa ut Sol, terribilis ut ca/trorum acies ordinata? Luzes, e Terribilidades, era toda a admiração dos Anjos: Luzes de Aurora, Lua, e Sol; Terribilidades de exercitos, e elquadroes bem ordenados. Nao sao logo tao arbitrarias para a escolha estas duas propriedades do facrofanto Nome de Maria, que nao sejaem certo modo preciso o discorrellas. Comecemos pela primeyra.

#### S. III.

13. He primeyramente Luz este Nome, tao radiante, e tao resplandecente, como podem ser todos os Astros no Firmamento. Antes toda luz, que estes do Ceo participao, e communicao à Terra, parece a devem à pronunciação deste Nome. Quando o Supremo Artifice de todo este Mundo sublunar, e celeste, foy distribuindo por dias a creação, e a informação de todas as cousas, a que deo fer, e alma, coube-lhe ao quarto dia a formação de todos os Aftros, que haviao de fermofear o Ceo, e alluminar a Terra: entao he, que formou o Sol, a Lua, & as Estrellas: Fecitque Deus duo luminaria. Gen. 1. magna: luminare majus, ut 19.19. præesset diei: Eluminare minus, ut præesset noëti: & stellas. Et posuit eas in Firmamento Cæli, ut lucerent super terram, .... Et factum est vespere, & mane, dies quartus.

14. Mas porque mais nefte, do que em outro dia creou Deos estes luzeyros, e estas grandes tochas do Universo ?: Que mais tinha o quarto dia, do que o quinto, e sexto; ou. do que o primeyro, e segundo, paraque nelle, e sò nelle creasse Deos estes Planetas, e estes: Astros ?. Se os creava: para dividirem o dia, e a noy-V. 14. te: Et dividant diem, ac noctem: determinando aos homens, e animaes o tempo do trabalho, e do descanço, co-Alapide mo glosa Alapide: Ut hominibus, O animantibus vices laboris, & quietis indicent: ainda no quarto dia nao havia animaes, nem havia homens; porque a sua produção foy no quinto, e sexto dia. A que fim foy logo esta creação, ou formação tão anticipada do Sol, da Lua, e das Estrellas? Para que com aquella altissima Providencia, e disposição admiravel, com que Deos hia dando o ser às creaturas, dèsse tambem o sinal, da que havia de ter o supremo dominio de todas ellas ...

> trellas creou-os Deos tambem para finaes: Ut fint in figna; e hū dos fignificados mysticos

da sua creação ao quarto dia foy, o que havia de ser para o Mundo a fuave, e doce pronunciação do Nome de Maria. No dia terceyro tinha. o Supremo Arquitetto separado a hua parte as aguas, e posto-lhe o Nome, que nas syllabas, e letras, sem mais. differença, que a da pronuncia, era o mesmo de Maria: Congregentur aque, que sub Calo funt, in locum unum ..... Congregatione squar um appellavit Maria. Antes, como notou o douto Carthagena, a esse sim: lhes poz Deos este Nome, para ser o primeyro, que pronunciasse o de Maria: Congregationes aqua- Carib. rum voluit appellare Maria, lib. 2. ut sic primus omnium Mariam Hom. 6. pronunciaret: e à pronunciação divina deste admiravel Nome quiz o Senhor se seguisse immediatamente: a creação de todos esses luminosos Astros, para final da Luz, que havia de comunicar ao Mundo apronunciação deste Nome.

16. Sejaõ final o Sol, Lua, e Estrellas, Sint in signa, de que ha de servir aos Homens este grande Nome de tanta-Luz, quanta comunicao ao Ceo, e Terra as Estrellas, a

Lua,

Ibid.

Lua, e o Sol. Sejao sinal: Sint in signa, de que, assi como estes Astros, e Planetas, dividindo entre si a presidencia dos tempos, fazem universal em todos a sua luz; o Sol de dia : Luminare majus, ut præesset diei : e a Lua, e Estrellas de noyte: Luminare minus, ut præesset nocti: o stellas; assi o Nome de Maria, fazendo geral tambem a sua Luz, a todos, e em todos os estados, ha de allumiar aos Homens; aos Justos, no estado, e dia da Graça, como Sol: aos peccadores no estado, e na noyte da Culpa, como Lua, e como Estrella.

## S. IV.

17. Quiz pòr Deos logo no principio do Mundo aquelle mesmo Grande Sinal, que depoes vio na Ilha de Patmos o Evangelista S. Joao. Vio este, que apparecia no Ceo hum Sinal Grande; porque se via nelle hua Mulher, revestida toda dos resplandores, e luzes do Sol, Lua, e Estrellas: Signum magnum apparuit in Caluma sub pedibus ejus, o in capite ejus corona Stellarum.

duodecim . E, se perguntarmos ao B. Alberto Magno, que Sinal era este, ou qual o seo significado, diz que era o Nome de Maria comunicando, e repartindo Luzes a todos, os que o invocao, e pronunciao: Si circumdatus es te- Albert. nebris, & abscondita est tibi Luc. ad via tua, respice Illuminatri-verba: cem, & nomina Mariam. Se-Et Nom. jao, quaes forem, ò Homem, as tuas trevas, diz o douto, e Beato Padre, ainda que te vejas cerçado de escuridades, e sombras; e essas tao espesías, que não atines com caminho, nem carreyra, facil hezo remedio: invòca a Maria, toma na bocca este suavissimo Nome; porque nelle tens a Luz toda: Respice Illuminatricem, & nomina Mariam. E que prova, ou que final certo do comprimento desta promessa, ou da efficacia deste remedio? O que S. Joao vio no seo Apocalypse, responde o mesmo Padre: De Illuminatrice enim habes, quòd apparet in Calo Mulier amista Sole, & Luna sub pedibus ejus, & in capite ejus corona Stellarum duodecim. Aquelle Grande Sinal, que S. João diz, como testimunha de vista, que

Apoc.

apparecèra no Ceo; esse he o final desta verdade: aquella Mulher banhada em luzes de pès atè cabeça; aquelle.Sol, Lua, e Estrellas, de cujos resplandores se via cercada, isto mesmo significava: esse era o final das Luzes, que haviao de participar os Homens, invocando a Maria, e tomando na sua bocca este santissimo Nome: Respice Illuminatricem, O nomina Mariam: de Illuminatrice enim habes, quòd apparet in Cælo Mulier amicta Sole, & Luna sub pedibus ejus, & in capite ejus corona Stellarum duodecim.

18. Este Sinal poes, que mostrou Deos particularmente a S. João, da Luz, que de si disfundia o Nome de Maria, foy o que anticipadamente poz no Ceo para que geralmente denotaffe a todos o meimo significado. E por isso eu dizia, que toda a luz, que estes Aftros comunicao, e participao à Terra, a devem à pronunciação daquelle prodigioso Nome. Tanto assi, que podemos dizer foy este Nome o Original, por onde copiou Deos os mesmos Astros na sua formação. He muyto para reparar a differença, com que To.III.

o Sabio Artifice, se houve na produção do Sol, Lua, e Eftrellas; e na das mais creaturas fublunares. As ervas, e as plantas, mandou Deos à terra, que as produzisse: Ger- Gen. i. minet terra herbam virentem ... 11. & lignum pomiferum: os peyxes, e as aves, mandou que os produzisse a agua: Produ- v. 20. cant aque reptile anime viventis, & volatile super terram: os animaes da terra, disleque os produzisse tambema mesma terra: Producat terra V.14. animam viventem, ... jumenta, O reptilia, & bestias terra: sò, quando foy à produção do Sol, da Lua, e das Estrellas, nao mandou ao Ceo, que as produzisse; elle as produzio a todas per si mesmo: Fecitque Deus duo luminaria magna: luminare majus, ut preellet diei : & luminare minus, ut præesset nocti : & stellas. Poes se a terra produz as ervas, e as plantas: se a agua produz os peyxes, e produz as aves; porque nao produz tambem o Ceo o Sol, a Lua, e as Estrellas? Porque era obra, que Deos fazia à semelhança do Original, que copiava: e nao fiou de outrem., fenaő de sio acerto desta obra. 19.

27.

19. Creou Deos o Sol, Lua, e Estrellas com aquella mesma fingularidade, com que creou ao Homem. A creação do Homem não a commetteo Deos a outrem; elle o creou per si mesmo: nao mandou à terra, que o produzisse, como aos animaes; elle o formou, e fez por suas maos: Faciamus hominem .... Creavit Deus hominem. E porque? Porque era obra, que Deos fazia à sua imagem, e semelhança: Faciamus hominem ad imaginem, & similitudinem nostram .... Et ereavit Deus bominem ad imaginem suam : e, para que a Copia não desdissesse do Original, sò de si a siou: Faciamus hominem. Este foy o fingular empenho, com que Deos creou ao Homem: e efte, o com que creou tambem ao Sol, Lua, e Estrellas: Faciamus bominem. Fecit duo luminaria magna, ... & stellas. E, assi como o Original, ou Prototypo, por onde tirou ao Homem, foy elle mesmo: Faciamus hominem ad imaginem, & similitudinem nostram; assi digo, que o Archetypo, ou Original, por onde tirou o Sol, Lua, e Estrellas, foy o Nome de Maria.

20. Pronunciou Deos por fua propria bocca ao terceyro dia este grande Nome; grande em si, e grande pela bocca donde sahia: Ego ex ore Alti/simi prodivi: e, vendo-o Deos em si tao luzido, e tao fermoso, determinou copiallo no Firmamento: e logo immediatamente ao quarto dia fahio nelle com a produção de todos esses luminosos Astros; que, a nao serem todos, seriao poucos para expressar tanta luz. Vio, que o Nome de Maria havia de ser para os Homens Justos hua Luz clariffima, que os allumiasse no dia da Graça; e por elle fez ao Sol, comettendo-lhe a presidencia do dia: Fecitque Deus... luminare majus, ut præesset diei. Tornou a rever-se no mesmo Nome, e vio, que nao sò havia de allumiar aos Homens Justos no dia claro da Graça, senaő tambem aos peccadores na escura noyte da fua Culpa; e fez por elle a Lua, e as Estrellas, dando-lhes a presidencia da noyte: Fecit .... luminare minus, ut præesset nocti: & stellas. E, acabada assi a pintura, cotejando Deos a Copia como Original, a approvou por boa: Et Gen. 1.

18. 18.

vidit Deus, quod esset bonum: e, como a Obra tao perfeyta, e acabada, nao lhe poz o attento Chronista por Inscripção o Faciebat, senao o Fecit: Fetitque Deus duo luminaria,... O stellas .

#### 5. V.

21. Assi deyxou Deos retrattada logo no principio do Mundo a Luz admiravel do esclarecido Nome de Maria, e assi no decurso do mesmo Mundo experimentarao fempre todos os Justos, e peccadores os maravilhofos effeytos desta Luz. Dai-me qualquer Justo, que naquellas escuridades, que Deos muytas vezes permitte nos seos; ou para prova da sua paciencia, e conformidade, ou para exercicio da sua sè; invocasse, ou ouvisse nomear a Maria, que assi como, quando depoes de hūa escura noyte rompe a Aurora, amanhece o dia, e começa a rayar o Sol, naõ experimentasse logo desfazer-se a escura sombra, em que se via, e começasse a ter hua luz, e conhecimento claro do mesmo, que não alcançava.

22. Succede a hú destes es-

piritualmente, o que aconteceo a S. Eadmundo ainda com Petr. de a luz elementar . Estava em Nat.lib. hua occasiao este Santo Arce- 10.0.68. bispo estudando à luz de hua vela; quando fuccedeo adormecer fobre o livro, e ao mefmo tempo com o vento apagarfe-lhe a vela, a cuja luz estudava. Despertou do sono; e,com o susto natural de se ver de repente às escuras, sem saber, por mal desperto, onde estava, assi como naturalmente em semelhantes apertos dizemos Jesu, disse elle Maria: e ao mesmo ponto se lhe accendeo outra vez a vela, sem mais outra luz, que a do mesmo Nome, que invocara. Bem pudera dizer Eadmundo a este Nome, o que David a Deos: Quoniam tu illuminas lucernam meam, Domine. E, entendendo nos por esta mesma lucerna o entendimento Humano, no sentir de Euthymio, Cyrillo, Agostinho, e outros, o mesmo pode dizer qualquer Justo, a quem succede com a luz espiritual, o que a Eadmundo com a material. O mesmo he, invocar o Nome de Maria em qualquer escuridade do entendimento, que accender-se esta interior

lu-

6. 19.

lucerna para o conhecimento, eintelligencia do que se ignora; nao havendo mais demora em participar esta Luz, que em se pronunciar aquelle Nome: e nao vamos mais longe.

23. Quando o Anjo en-

trou a annunciar à Senhora a Encarnação do Divino Verbo, a saudação, que lhe fez, nao foy, como nos a fazemos, nomeando a mesma Senhora: Tue 1. nao foy dizendo: Ave Maria, cheya de Graça: senao: Ave, cheyade Graça: Ave, gratià plena. E porque nao nomeya o Anjo a Senhora pelo seo proprio Nome? Nao sao os Anjos, os que se gozao tanto de ouvir, e que interiormente se alegrao, quando ouvem este suavissimo Nome, dando por elle graças a Deos? Assi o revelou a mesma Senhora a fua Serva Santa Birg. 1.4. Birgida: Nomen meum est Ma-

Revelat. ria : hoc Nomen cum Angeli audiunt, gaudent in conscientia. Jua, & regratiantur Deo. Para que perde logo o Anjo S. Gabriel occasia ota opportuna para este seo jubilo? Para a poder ter a Senhora de exercitar aquella viva fè, e aquella humildade profunda, de que na presente ordem dos Divinos Decretos dependia o effeytuar-se este grande Mysterio.

24. Decretàra a Divina Providencia, que a disposicao proxima para a Virgem ser Mãe de Deos, fosse aquella humildade, de que naceo a turbação, com que ouvio os seos louvores, sem saber o principio, por onde todos lhe erao dividos, e todos ainda curtos, por mais que fosfem proferidos por bocca de hu Anjo: Turbata est in sermone equs, & cogitabat, qua- 29. lis esset ista salutatio. Decretàra mais a mesma Providencia, que com a humildade da Virgem se juntasse a sua sè, para que com esta tivesse perfeyto, e inteyro comprimento, o que o Anjo annunciava, segundo disse depoes Santa Isabel à mesma Senhora: Bea. ta, quæ credidisti, quonian. perficientur ea, que dicta sunt tibi à Domino. E para que a falta daquelle conhecimento, de que naceo a humilde turbação, e esta se de si escurapudessem ter lugar na Senhora, foy preciso, callar o Anjo o Nome de Maria logo no principio da sua prâtica.

> 25. Se o Anjo, assi que sau-

faudou a Senhora, a nomeaffe Maria , tanta feria a Luz deste soberano Nome, que nao teria lugar, nem a fè, nem a turbação humilde da mesma Senhora: o Mysterio se lhe faria patente, e os louvores. que de fi ouvia, os não eftranharia, conhecendo, erao dividos à dignidade de Mãe de Deos: poes, para que efta humildade, e aquella fè, tenhao lugar : para que a Virgem fe turbe, vendo-fe louvada: para que creya ao Anjo, sem ver o Mysterio, nao fe nomee Maria: calle o Anjo este Nome; e diga so: Ave gratià plena ..

26. E se nao, vede, o que fe feguio ; que he a mayor confirmação desta verdade. Tanto que o Anjo vio exercitada a humildade da Senhora na fua turbação; e exercitada tambem a fua fè na crenca indubitavel do Mysterio, logo lhe expressou o Nome : Et ait Angelus ei : Ne timeas, Maria . Agora fi : agora, que jà teve lugar a escuridade, e a fombra; tenha-o tambem a claridade, e a luz : desterre jà essa sombra, e essa escuridade o golpe grande da Luz, que de si diffunde o Nome de Maria : Ne timeas , Maria . E affi foy; porque jà com o conhecimento claro, de que ella era a predeftinada para Mãe de Deos, e ella, em quem havia de tomar carne Humana o Divino Verbo, poz à peticao do Anio aquelle Fiat tao omnipotente, que com elle fez a Deos Homem, e a fi Mão de Deos: Dixit autem Maria : Ecce ancilla Domini ; fiat mibi fecundum verbum tuum. là nao tenho, que oppor, diz a Senhora; jà vejo, que em mi se ha de fazer Homem o Filho de Deos : poes faça-fe, Anio Santo, o que vos me dizeis: Fiat mibi fecundum verbum. tuum. E donde esta vista tao clara? donde efte conhecimento, e esta Luz tao patente? Do Nome de Maria; que para iffo o refervou o Anio para esta occasiao: Ne timeas, Maria.

27. Succedeo à Senhoracom o feo proprio Nome, o
que com elle fuccedeo depoes
a S. Jofeph, Efpofo da mefma Virgem. Eflava o Santo
naquella efcura noyte de cuydados, vendo a fua Efpofacom finaes de ter concebido,
fem faber o Myflerio; porque
effe felhe occultàra. Era cla

igno-

mento, sem nelle atinar com o remedio, por mais que o premeditava: vinha-lhe â cabega deyxar a Senhora; mas deste pensamento o divertia aquelle grande affetto, com que a amava. Quando no mevo de todas estas trevas, entre estas perplexidades, lhe falla em fonhos hū Anjo, lhe dà hũa clara luz do Mysterio. E como, ou de que modo? Nomeando-lhe a sua mesma Esposa pelo seo proprio Nome: nomeando-lhe a Maria: Hæc autem eo cogitante, ecce Angelus Domini apparuit in somnis ei, dicens: Jofeph, ... noli timere accipere Mariam conjugem tuam. ofeph, nao temas: ( lhe disse o Anjo ) recebe, ou nao deyxes a Maria tua Esposa.

ignorancia o seo mayor tor-

28. Tao escusado parecia nesta occasiao expressar o Nome de Maria, como preciso na da embaxada o exprimillo. E nao bastava, dizer o Anjo, (que em hum e outro caso era o mesmo) que nao largasse. S. Joseph a sua Esposa? Nao se entendia jà, quem esta era; poes o Santo nao tinha outra? Para que he logo exprimir o seo nome: Accipere Mariam

tino.

conjugem tuam? Para o fim, que o mesmo Anjo pretendia, Queria o Anjo livrar a S. Jofeph da ignorancia, que padecia: queria desterrar-lhe as trevas, e escuridade, em que andava: e com que rayos de Sol, com que resplandores de luz, o podia melhor fazer, que com os resplandores, rayos, que de si despedia o Nome de Maria ? Em duas noytes se achava ao mesmo tempo o Santo Patriarca; hua em que, fatigado do seo trabalho, dormia, e descançava o corpo; outra, em que com a lida das suas duvidas, e perplexidades velava o feo cuydado: e tao impossivel era, passar da primeyra noyte ao claro dia, sem ser por meyo da Aurora, como livrar das trevas da fegunda, fem fer por intervenção de Maria... Sicut impossibile est, de tene-Richard bris nottis venire ad lucem, ni- S. Laur. si mediante aurorà; sicimpossibile est, de tenebris venire ad lucem Gratic, & virtutum, nisi mediante intercessione Maria, disse Richardo Lauren-

## \$. 'VI.

29. Isto he, o que passa nos Justos: e que succede aos peccadores? O mesmo, que à Magdalena. Buscava a Magdalena a Christo no Sepulcro, e, nao-no achando nelle, creceo a faudade, e toda anliofa: chorava com irremediaveis lagrymas a fuaperda: eys: que lhe apparece. Christo Bem nosso: porèm, como fe ainda durassem as trevas, com que sahira de casa: Joan, a buscallo: Venit mane, cum: adbuc tenebræ essent, ad monumentum; sendo que ja a este Marc. tempo o Sol era sahido: Ortojam Sole; tendo-o à vista, e: diante de si a Magdalena, o Join. 20. nao conheceo: Et non sciebat, quia Jesusest. Perguntou-lhe o Senhor, porque chorava, a quem buscava com tanta anfia: Mulier, quid ploras? quem quæris? E a Magdalena, sem acabar de o conhecer. Se vòs, Senhor, o levastes, (lhe dizia, crendo ser outra a pesfoa, com quem fallava) dizey-me, onde o puzestes, que Ibidem. eu o irey buscar: Domine, si tu sustulisti eum, dicito mibi, ubi posuisti eum; & ego

16. 1.

eum tollam. Entao a nomeou Christo por seo nome; e com esta sò palavra, ( que nao acrecentou outra) como se o nomealla a ella, fora o mesmo, que dizer: Eu sou sesu, que comtigo fallo, como là disse à Samaritana, Ego sum, Cap. 4. qui loquor tecum; o conheceo v. 16. logo a Magdalena, e, lancando-se a seos pès, o chamou (como costumava) seo Mestre: Conversà illà, dixit: Cap. 20. Rabboni .. Aqui o meo repa- v. 16.

30. Ve a Magdalena com seos olhos a Christo, ouvelhe a sua voz, e a mesma, que tao costumada era a ouvirlhe; e, nem pela voz, nem pela vista conhece a Christo, e, sò com ouvir o seo nome, acaba de conhecello? Si; porque o seo nome era o de Maria; e este, o que Christo pronunciou por sua bocca: Di- 1bi.lem. cit ei Jesus: Maria: E bastou a pronunciação deste Nome, não em quanto era nome da Magdalena, senao em quanto o era da Mãe de Chrifto, para a mesma Magdalena vir no seo conhecimento, nao bastando atè entao a conhecello, nem a sua voz, nem a sua vista. Estava a Magda-

lena

C. 12.

lena fallando com Christo, como quem falla com outrem as escuras, sem saber, nem reconhecer, com quem falla: e, assi como, vindo de repente hua luz, este se manifesta; assi, soando o Nome de Maria, conheceo a Magdalena, fer Christo o mesmo, com quem fallava. O Nome de Maria foy a Luz, (diz Richardo à Sancto Laurentio) que deo à Magdalena este conhecimento, e a livrou daquella ef-Rich.L. curidade : Ad cognitionem. Christi illuminatur Magdale-

gora ao nosfo intento.

na, cum audivit Maria. A-

31. Era a Magdalena Figura de hua peccadora, e, na presente occasiao, em que chorava a Christo ausente, e perdido, Figura mais expressa: e, para hu peccador poder conhecer a Christo nas escuras sombras da fua culpa; para o conhecer entre as espessas trevas da fua ignorancia, o mevo, e a Luz, he o Nome de Maria: esta he a Lua, estas as. Estrellas, que Deos poz no Ceo mystico da Igreja, para allumiar na noyte do peccado . Inn. Tert. Lana luces in nocte; qui ergo jacet in nocte culpæ, respiciat lunam, deprecetur Mariam,

disse o Papa Innocencio Terceyro.

32. Vejo porèm, que me estais oppondo a huns certos peccadores, que na noyte da sua culpa com toda esta Lua, ou com esta Luz toda, nao conhecerao a Christo: ainda com o Nome de Maria na bocca nao puderao livrar das trevas da fua ignorancia. Taes forao os Farileos na occaliao, em que, prègando Christo na fua mesma patria, e ensinando com admiração de todos, nao era tanta a admiração da doutrina, e pregação, como era do Mestre, e Pregador.. Que homem he este tao douto, e tao sabio? (perguntavao os Fariseos) nao he este o filho de hum official? não se chama sua Mãe Maria ? donde lhe veyo logo tantaciencia, e tanto poder? Unde Matthe buic sapientia bæc, & virtutes? !?. 54. nonne bic est fabri filius ? nonne Mater ejus dicitur Maria? Se os Fariseos nao sabiao. donde a Christo lhe viera a ciencia, e o poder, nao-no conheciao por Christo, nem por Filho de Deos; porque delle tinha esse poder, e essa fabedoria, como diz S. Paulo : Christum Dei Virtutem , 1,24.

El Dei Sapientiam. Mas como tanta ignorancia ao mefmo tempo, que tinhañ nabocca o Nome de Maria ≀ Como tantas trevas no meyo de tanta luz º Naō he logo taō efficaz, como dizemos, o Nome de Maria para dara conhecer a Chrifto: naō he taō grande a Luz defa Lua, que bafte a allumiar na noyte da

hafte a allumiar na noyte da Culpa. 43. Primeyramente pudera dizer, que às vezes tambem a Lua nao comunica a fua Execb. luz : Et luna non dabit lumen Jai, 13. Juum . Et luna non splendebit inlumine fuo: e com tudo nunca ifto he por falta da mefma luz; porque a temfempre a Lua, como coulamuvto fua: Lumen fuum: In lumine suo: he a opposicao, que se lhe faz, e que lhe nao devxa communicar a luz , que tem : Non dabit : Non [plendebit : e o que à Lua faz a oppofição da Terra, fazem muytos terrenos a o Nome de Maria. Tambem pudera dizer, que ha huas trevas tao espessas, e tao densas, que fe nao deyxao vencer da luz ; por mais que esta resplandeça no meyo dellas. Succede á luz da Lua, o que diz S. João fuc-ToJII.

cedera à luz do Sol : Vita erat lux bominum : & lux in tene- 4.5. bris lucet . & tenebra eam non comprehenderunt. Finalmente pudera dizer, que nao era nos Farifeos a fua ignorancia por falta de Luz; era fi por fobra de obstinacao. Viao a Luz: (que naopodia esconderse-lhe) mas amavao mais as trevas. do que a mesma Luz: Dilexerunt homines magis tenebras , c. 2, 19. quam lucem: e , como fe accomodavao mais com as trevas da fua ignorancia, nellas fe ficavao fem o conhecimento, a que a mesma Luz os conduzia. Fechavaő-lhe os olhos, para poderem mais a feo falvo fazer, o que queriao; que effa he a manha dos obstinados : Omnis enim , qui male agit , P.18. odit lucem, Es non venit ad lucem, ut non arguantur opera ejus .

34. Todas eftas razoes pudera dar: mas para credito da mefma Luz do Nome de Maria digo, que com o golpe deffa Luz, e com a vehemencia de feos rayos fi conhecerao a Chriftoos Farifeos. Mas como, fe perguntavaó, quem era ? Conheciaó-no, e naón conheciaó? Si, fi; que mais facil he de vencer effa-

var aos mais cegos peccadores ao conhecimento de Christo. Porèm como pode ser, conhecer, e nao conhecer o mesmo suggeyto, no mesmo tempo, e no mesmo lugar ao mesmo objetto? Assi como o pòde ver, e nao ver; ouvillo, e nao-no ouvir. Dos mesmos Fariseos dizia o Senhor. que erao huns homens, que vendo nao viao, e ouvindo, Manh, não ouvião : Quia videntes non vident, & audientes non audiunt: e, quem vendo nao ve, e ouvindo nao ouve, tambem poderà conhecer, nao conhecendo.

contradição, que deyxar a. Luz do Nome de Maria de le-

35. Ouviao os Fariseos nesta occasiao o Nome de Maria, que elles mesmos pronunciavao por sua bocca: viao a Luz refulgente, que de si despedia: e à força desta Luz, e daquella pronunciação conheciao a Christo: mas como a mesma Luz, que estavao vendo, juntamente a nao viao: Videntes non vident : como o mesmo Nome, que estavao ouvindo, onao ouviao: Audientes non audiunt : por isso ao mesmo Christo, que estavao conhecendo, o nao conheciao: Unde huie sapientia bec, & virtutes ?

36. Verificado fica logo sem controversia, nem opposição, que he Luz o Nome clarissimo de Maria, e Luz tao refulgente, etao universal, que a todos illustra: a todo Homem, que vem a este Mundo, se communica benefica: a todos allumia benigna: podendose-lhe accomodar o Illuminat omnem bominem venientem in hunc mundum; aos Justos, como Sol no dia da Graça: aos peccadores, como Lua, e Estrellas, na noyte da Culpa: Et Nomen Virginis Maria: Maria Illuminatrix, & Illuminans.

## S. VII.

37. Mas, o que este soberano Nome tem de Luminoso para com os Homens, tem de Terrivel para com os Demonios. Não ha exercitos postos em campo, ainda que sejao os de Xerxes, ou de Alexandre, que se fação mais formidaveis a seos inimigos, do que he para os Demonios o Nome de Maria, diz S. Boaventura: Non sic timent bostes visibiles, quasicastrorum mul- specie.

turbar-se todo o inferno; que tanta he a sua virtude, e excellencia, diz o sabio Idiota: Tantævirtutis, & excellentiæ de Cont. est tuum sanctissimum Nomen, Beatissima Virgo, ut ad invo-Mund. cationemipfius Demones contremiscant, infernus turbetur. Emfim aquelle mesmo Nome,

que pronunciado he para o Ceo riso, para a Terra jubilo, para os Anjos gloria, para os Homens nettares, e ambrofias; he para os Demonios hu trovao, hum rayo, hu coriico, que os affugenta, e precipita no mais profundo vencidos, e confusos. Horrent spid Kemp. ritus maligni sanctum, & terseim 4. ribile Nomen Maria, O, tamquam ad tonitruum de Celo factum, sic prosternuntur ad Sanctum Mariæ vocabulum: & quò sæpius illud profertur, ed citius, & longius ipsi fugantur, disse o pio, e devoto Thomàs de Kempis.

titudinem copiosam, sicut aereæ

potestates Maria vocabulum.

O mesmo he, ouvir-se este ad-

miravel Nome, que treme-

rem todos os Demonios, e

38. Porèm tudo isto, e tudo mais, que dizem os Santos em atteitação do poder, e força do Nome de Maria

para vencer ao Diabo, he muyto menos, que o que disse, ou quiz dizer Isaias. Falla o Profeta ao pè da letra de Christo Senhor Nosso, vencendo ao Diabo, como fentem S. Cyrillo, S. Jeronymo, S. Basilio, eo mais commum dos Santos Padres, e diz affi: Antequam sciat puer vocare patrem suum, & matrem suam, Alapid, auferetur fortitudo Damasci, in Ifai. & Spolia Samariæ: Antes que 8. 4. na sua infancia possa Christo chamar, ou nomear a seo Pae, e a sua Mãe, jà entao destruirà os Reynos de Damasco, e Samaria. Não reparo em dizer-se, que da sua infancia. destruirà Christo Senhor Nosfo os reynos doDiabo fignificados nos de Damasco, e Samaria, por ferem reynos impios, e chevos de abominações e peccados; porque ainda que a vittoria, que Christo conseguio do Demonio, se consumou na Cruz por sua morte, teve o principio logo desdefua Conceyção: no que reparo, he na advertencia, que faz Isaias por mandado expreiio do meimo Deos; que, antes de Christo saber na opiniao dos homens nomear a leos Paes, configuiria, e alcan-C 2

caria este triunfo: Antequam sciat puer vocare patrem suum, o matrem suam. Que mysterio tem esta advertencia; que nao pòde deyxar de ser muyto

grande?

39. Ora, antes de responder a esta pergunta, he conveniente, faber primeyro outra reposta. Perguntao os Padres, e Expositores, porque, havendo Deos de escolher Paes para nacer Homem, nao. escolheo Reys, nem Emperadores, nem os que no Mundo avultao por Grandes, e poderosos; e soy fazer a escolha de huns Paes humildes, pobres, e desconhecidos? E respondem commummente, que o fim todo foy para que, o vencer Christo ao Demonio, e livrar aos homens, e ao Mundo do feo jugo, e dominio, nao se pudesse attribuir a esse poder, e grandeza: e pudeslem todos reconhecer, que era o triunfo sò à força do seo braço omnipotente, e por virtude da sua Divindade: in Cap Si filius effet Imperantis, (refin spp. ponde por todos Theodoto) 3. cap. 2. potestati utilitatem adscribe-

cit? Omnia paupera, & vilia elegit, omnia mediocria, 6. plurimum obscura, ut Divinitas sola cognosceretur Orbent transformasse terrarum.

40. Poes assi respondo tam. bem. Quiz Deos, que se soubesse, que antes de nomear seo Pae, e sua Mae; antes de tomar na bocca o Nome de Maria; jà tinha vencido ao Diabo: porque he tao Terrivel, tao formidavel, e tao vittoriofo para com o Demonio este sacratissimo Nome. que se temeo Christo, (expliquemo-nos assi ) de que se lhe attribuisse a vittoria pelo tomar na bocca. Zelava tanto Christo Bem nosso a gloria da sua Divindade neste triunfo, que parece se ciava, lha tirasfe na opiniao dos homens o Nome de Maria Mãe sua, se este triunfo se conseguisse depoes de o ter pronunciado da fua propria bocca: poes favbao os meimos homens, co fayba o Mundo todo, diz Deos, que antes de Christo poder pronunciar o Nome de sua Mãe, alcançou esta vittoria, e destrubio ao Diabo, e ao seo reyno: Quia, antequam sciat puer vocare patrem suum, & matrem suam, auferetur forti-

145 to.6 de Nat. rent : si Legislatoris factus opul A- fuisset filius, praceptis utilitalap. in tem adscriberent . Sed quid fe-

\$14-

tudo Damasci, & spolia Samariæ. Isto si; que he o mais, que se pode dizer da Terribilidade, e do poder do Nome de Maria para com o Demonio .

## S. VIII.

41. Mas nao digo bem; porque ainda se pode dizer mais deste prodigioso Nome: e vem a ser, que não sò o Nome todo de Maria, senao a... minima parte delle he poderola a vencer, ea destruir o Demonio. A minima parte do Nome de Maria he hua das cinco letras, de que se compoem: e baita a confeguir efta vittoria hūa sò letra deste Nome. Jà sabeis a historia de David com Goliath; quando, desastando este Gigante ao Povo de Deos; e, não le arrevendo nenhú dos líraelitas a medir as forças, (porque erao as do Gigante desmedidas) houve hū sò David, que fe animou a aceytar o defafio. Escolhe cinco pedras de hű rio, as mais puras, e limpas: mette-as no currao: pega juntamente do seo cajado, e de hūa funda; e sem mais armas poem-le confiadamente no

Campo. Assi que o Filisteo vinha chegando, encosta David o cajado: mette mão ao curao: tira hua das cinco pedras: poem-na na funda: e, dando-lhe hua volta, despede a pedra : prega-a venturosamente na testa ao Filisteo: e dà com elle morto em terra: Infixus est lapis in fronte ejus, & cecidit in factem suam super 17. 49. terram. Atequi todos fabeis o caso: mas nao sey se sabereis todos o alto mysterio, e occulto facramento, que nelle se encerra.

42. Pelo Goliath se entende commummente no sentido mystico o Demonio: e pelas cinco pedras, que se entenderà? Digo, que se entendem as cinco letras, de que se compoem o facratissimo Nome de Maria. Ora attendey. Era estylo muy frequente na nrilicia antiga, escreverem-se nas armas os nomes dos homens mais afinalados em facanhas, e proezas: donde diz Plutarco, que na guerra Plutar. Cymbrica levavao os folda- in vita dos nas fuas armas os nomes de Mario, e Catullo, seos Capitaes infignes : e, valendo-nos de authoridade mais Christaa, esagrada, este mes-

mo costume assegura também Hug. in Hugo Cardeal sobre Isaias. Seguindo poes este mesmo estylo, e costume, dizem Philo, e o Caldeo, (aos guaes seguem muytos Interpretes, e Saneb. o referem tambem Sanches, Alapid. Alapide, e outros) que Dain alii . vid nas cinco pedras, que erao as suas armas, gravara, ou escrevera os nomes de cinco Patriarcas: e posto que com differença entre si, concordao muytos, que erao os nomes de Moyses, Abrahao, Ruben, (neste he a differença mayor) Ifaac, e Araō; pondo em cada húa pedra a primeyra letra de cada nome, como ainda hoje se costuma na Inferipção de muytos: juntas todas as cinco letras primeyras dos nomes de Moyses, Abrahao, Ruben, Isaac, e Arao, formao adequada, e perfeytamente o Nome de Maria: donde não sò no sentido myslico, senao que podemos dizer tambem, que ainda no literal, erao as cinco pedras de David o Nome de Maria: e, assi como para derrubar ao Gigante bastou hũa sò pedra, assi para vencer ao Diabo basta hũa sò letradeste Nome.

43. Dous tiros fez David juntamente com a mesma pedra; hū ao Gigante, outro 20 Demonio, nelle representado: ao Gigante com a pedra, ao Demonio com a letra do Nome de Maria, nella infculpida: ambos ficarao vencidos; porque ambos levaraõ na cabeça; hū na realidade; outro jà em Figura: Infixus est lapis in fronte ejus. Ipfa conte- 15. ret caput tuum. E, se hua so letra he arma tao poderosapara o demonio, que ferao todas cinco? Se a minima parte deste nome, e meya syllaba delle assi vence, e postra ao Demonio; que farà o Nome todo? Bem podemos logo dizer, que o adoravel, e veneravelitimo Nome de Maria he por participação do de-Deos igualmente santo, e Terrivel: Et nomen Virginis Maria. Sanctum, o terribile nomen equis.

# S. IX.

44. Demostradas assi as duas propriedades do Nome da Virgem, e os maravilhosos effeytos, que invocado, e dearticulado obra nos Justos, e peccadores; assi pela Luz;

que

que shes comunica, como pela vittoria, que shes dà contra o comum inimigo; por parte de huns, e outros, ouço se me està oppondo a sua... propria experiencia. Muytas vezes (dizem os Justos) invocamos este nome, e o tomamos na bocca; e nem por islo sentimos essa Luz, nem. esse conhecimento, achandonos na mesma escuridade, que, antes da sua pronunciaçao, miseravelmente padeciamos. Invocamo-lo contra o Demonio, e nem porisso foge, e se dà por vencido; antes continua, e persevera nos seos mesmos combates, e tentações. Tambem nos, (dizem os peccadores) ainda que com bocca indigna, a pomos muytas vezes nesse Ceo, e pronunciamos esse Nome: e com tudo vemo-nos nas mesmas trevas do nosso peccado, e debaxo do mesmo jugo, e poder do Demonio. Logo nao parecem tao certos, nem tao infalliveis esses effeytos do Nome de Maria, como atè aqui se nos tem proposto. Torna, pelo que respeyta aos peccadores, mais em geral o argumento, a que jà em particular respondemos; mas, fazendo tambem mais geral a reposta; para que esta igualmente conclûa, seja a mesma Senhora, a que a de, e a que satisfaça a huns, e outros arguentes, acudindo assi ao credito do seo Nome.

45. E, começando pelos ultimos, que são os mesmos peccadores, diz a Senhora a Santa Birgida : Nullus etiam tam frigidus ab amore lib. 1. Dei est, nisi sit damnatus, si Revel. invocaverit boc Nomen (falla. a Senhora do feo proprio Nome de Maria) bac intentione, ut nunquam revertere velit ad opus solitum, quòd non discedat ab co statim Diabolus, O numquam amplius revertatur ad eum, nisi resumpserit voluntatem peccandi mortaliter. Nao ha, (diz a soberana Senhora) nao ha peccador, por mais frio, que seja no amor de Deos, ou mais falto do calor da Caridade, (excepto se for algum condennado) que, se invocar o meoNome com intenção, e animo de nao tornar ao peccado, nao fuja, e nao se aparte logo delle o Diabo, sem se atrever a tornar, senao tornando elle a peccar mortalmente. Donde o modo de invocar hu peccador o nome

fan-

7. 21.

Bid.

fantiffimo de Maria com frutto, e com proveyto para que fe defterrem com a fua Luz as trevas do peccado, e para que fuia o Demonio, ha de fer , invocando , e nomeando a Maria com intenção, e animo de emendar a vida, e de nao tornar à culpa antiga : Hac intentione, ut numquam revertere velit ad opus folitum. Se falta efte animo, e efte propofito, não he de admirar, falte tambem aquelle effeyto : e por isso ha tantos, que o nao experimentao, porque nem todos poem aquella condicao.

46. He nesta parte o Nome da Mãe, como o do Filho. Matth. Non ommis, qui dicut mibi , Domine , Domine , intrabit in regnum Calorum . Diffe Chrifto: Nem todos, os que me invocao, e dizem, Senhor, Senhor, entrarão no reyno dos Ceos. Poes quaes hao de fer eftes ditofos? Os que me invocarem, fazendo juntamente a vontade de meo Eterno Padre: Sed qui facit voluntatem Patris mei ; que jà fe fabe he, que nos justifiquemos, s. Theff. e façamos fantos : Hec eft voluntas Dei , fanctificatio vef-

tra, diffe S. Paulo . Affi tam-

bem : Non omnis , qui dicit : Domina , Domina : nem todos os peccadores, que invocao, e dizem : Maria, Maria ( que he o meimo , que Domina), experimentarão os effeytos defte Nome, fenzo os que o invocarem, e tomarem na bocca, tendo juntamente no coração o proposito de se juftificar, largando o peccado . Dai-me vos hu peccador, que invoque affi a Maria, que pronuncie com essa intenção este Nome, e seja o peccador, que for; esteja embora, ou em hora mà às portas jà do inferno, (com tanto que nao efteja das portas para dentro ) que eu vo-lo darey livre do Demonio, e do peccado, e de filho das trevas convertido em filho da luz : Nullus , nifi sit damnatus, si invocaverit boc Nomen bac intentione, ut numauam revertere velit ad opus folitum , quòd non difcedat ab eo Statim Diabolus . Isto, quanto aos peccadores.

#### S. X.

47. Pelo que toca aos Juftos, que se vem na mesma escuridade, e padecem as mefmas tentações do Demonio, ain-

ainda quando se valem do Nome de Maria, tambem da parte delles està, faltar o effeyto, e a efficacia desta invocação. Não se ha de invocar este Nome de qualquer modo; senao com aquellas calidades, que de si refere o admiravel fignificado do mesmo Nome. Diz a Senhora no Ecclesiastico, que ella he a Mãe do amor fermoso, do temor, do conhecimento, e da esperança: Ego mater pulchræ dilectionis, & timoris, & agnitionis, & sancte spei. Taes hao de ser tambem as calidades, de que ha de ir acompanhada a invocação do seo Nome. Ha-se de invocar este Nome com hū amor grande, com hū temor reverencial, com hu conhecimento certo do seo poder, e com hua esperança, e confiança legura de se experimentar a sua virtude, e efficacia: e logo esta se experimentarà sem falta: In me gratia omnis via, Overitatis: in me omnis spes vita, O virtutis, prosegue a Senhora.

48. Mas, entre todas estas calidades, a que ha de ser a primeyra, e a principal, ha de ser a do amor à mesma Senho-To.III.

V. 25.

ra, a quem ella deo tambem o primeyro lugar: Mater pulchra dilectionis: e por isso a. mesma Senhora continua dizendo: Transite ad me omnes, V. 16. qui concupiscitis me, & à generationibus meis implemini: Vinde a mi, os que me dezejais com particular affecto; que eu vos encherey das minhas graças, e beneficios. Por efte principio nao he muyto, que nao experimentem tambem. muytos Justos a efficacia do Nome de Maria; porque falta nelles aquelle amor divido à fua quafi infinita amabilidade. E se nao, haja em todos eite amor, e esta cordeal devoção: amem todos a cita-Senhora fobre tudo, o que nesta vida he amavel, e appeticivel, e com este amor, e devoção invoquem o seo Nome; chamem por Maria, e verao a fua efficacia.

49. Optavi, .... & invocavi: disse o Sabio, fallando da
Sabedoria, pela qual se entende mysticamente a Senhora:
Dezejey, e invoquey a Maria.
E que se seguio desta invocação? Venerunt autem mibi om- V. 114,
nia bona pariter cum illa: Todos os bens me vierao por meyo della. Grande selicidade!
D ex-

Digitized by Google

V. S.

V. 9.

extremada ventura! mas qual foy o meyo de confeguilla? O que o mesmo Sabio metteo entre o Invocavi, e o Venerunt mihi. Et præposui illam regnis, & sedibus, & divitias nihil esse duxi in comparatione illius: Nella (diz o Sabio) empreguey de forte o meo amor, que a antepuz a tudo, que nesta vida mais se ama: amey-a mais que os Reynos, mais que os Tronos, mais que as riquezas: e tudo em sua comparação tive por nada. Amey-a mais que as pedras preciosas, mais que o ouro, mais que a prata; parecendome tudo à sua vista hua pouca de areya, e hu pouco de lodo: Nec comparavi illi lapidem pretiosum: quoniam omne aurum in comparatione illius, arena est exigua, & tamquam lutum estimabitur argentum in comparatione illius. Amey-a mais que a saude, mais que a fermosura: Super salutem, of speciem dilexi illam. E combodo este amor (que ainda era pouco, sendo tanto) vio o Sabio tao compridos os seos dezejos, logrou tanto os fruttos da sua invocação, que o mesmo soy invocar a Maria: Invocavi, que achar-se com os bens todos, a que podia estender-se o seo dezejo: Venerunt autem mihi omnia bona pariter cum illa.

pariter cum illa.

50. Seja poes assi a nossa.

invocação; e logo participaremos a mesma ventura, eselicidade. Chamemos por Maria com devoção, reverencia,
e amor; e todos os bens nos
virão por meyo della. Virnos-ha a Luz para a nossa ignorancia; virnos-ha a fortaleza
contra o nosso comum adversario; virnos-ha emsim muyta Graça nesta vida; e muyta
Gloria na outra. Ad quam nos

perducat &c.





# SERMAO

Da Primeyra Dominga

### DO ADVENTO,

Prègado no Anno de 1705.

51.



Ue outro fora o Mundo, fe affentàra bem comfigo,

quado na-

ceo, foy para fer julgado: que differente fe vira de fi metmo, fe fe lembràra bem, que, quando fahio das maos de-Deos, ja foy para lhe vir outra vez a cahir nas maos. Bem ponderadas, húa por

hua, as circunftancias da creação do Mundo, todas forao jà entao húa reprefentação muda dos fuccessos tragicos do feo Juizo . Aquellas efpessas trevas, de que appareceo cuberto, quando nao havia ainda no Ceo Aftros, que o illustraffem : Tenebra erant Super faciem aby fi, represen- 1. tação erão das escuras sombras, em que se verà envolto, quando os meimos Aftros lhe negarem todos as fuas luzes : Sol, & luna obtenebrati funt , O fella retraxerunt 15,

70el. 3.

fplendorem suum. Naquellemar de aguas, que submergia a Terra toda, sem apparecer mais que agua, e ar: Spiritus Dei serebatur super aquas; se estava jà sigurando aquelle mar de cinzas, a que a reduzirào ardentes rios de septon. sogo: In igne...devorabitur omis terra.

1.18. 52. Nas aves, e nos peyxes, que nacerao daquellas aguas : Gen. z. Producant aque reptile anime viventis, & volatile super terram, se estavao vendo renacer de entre as cinzas (Resurget ex favilla) os homens tocles. dos, que aos mesmos peyxes, e aves se comparao naquelle. dia: Expandam ... rete meum: quasi volucrem celi detraham. eos, disse Deos por Ozeas: Matib. Sagenæ misse in mare, & ex omni genere piscium congreganti, disse Christo por S. Mattheos: avivando mais esta semelhança haverem os mesimos homens depoes de renacidos, huns ficar como os peyxes no mar, de que renacerem; outros como aves remontar-1.Thef.4. se por esses ares : Deinde nos fimul rapiemur cum illis obviam Christo in aera . Aquella divisao, jà entre a luz, e Genera, as trevas: Et divisit lucem à

tenebris, jà entre huas aguas de outras aguas: Divisitque V.7. aquas, que erant sub firmamento, ab his, quæ erant super firmamentum, Figura era bem clara da separação, que haverà entre os màos, e os bons: Et separabunt malos de medio justorum: representando-fe os primeyros nas trevas, e nas aguas, que ficarao na Terra; e os fegundos na luz, e nas aguas, que forao elevadas sobre o Firmamento. Aquelle ver, e examinar Deos todas as obras, que havia feyto: Vidit Deus cuncta, que fecerat: indicando estava o ri- 31. goroso exame, que hà de fazer de tudo, o que se obrar no Mundo, apparecendo alli a todas as luzes manifestas ainda as obras, que se fizerao mais escondidas: Scrutabor Jerusalem in lucernis. No sen- 12. tencear, e julgar Deos as suas mesmas obras por boas: Vi- Gen. r. dit Deus cuncta, que fecerat, 31. & erant valde bona, se estava jà ouvindo a Sentença, que entao darà, examinadas as obras todas, que no Mundo se houverem feyto: com a differença porèm, que, como as sentenceadas, não hao de ser as obras de Deos, senao as dos

dos homens, nem todas levarão a approvação de boas; mas serao sentenceadas, e julgadas fegundo a calidade de ca-Apoc. da hua: Et judicati sunt .. secun-

53. Finalmente aquelle

20. 12. dum opera ipforum.

descançar Deos 110 fim da creação do Mundo, de tudo, o Gen-2,2. que nelle havia obrado: Et requievit die septimo ab universo opere, quod patrarat, estava mostrando o descanço, e quietação, em que, acabado o mesmo Mundo, e o seo luizo, ficarão os Ceos, e a Terra; esta cessando do trabalho de suas continuas produções; e aquelles do de seos continuados movimentos; que neste Zuc. 21. fentido explica Caetano o Co-Jum, & terra transibunt, com 33. que hoje acaba o Evangelho: Cart. Non secundum substantiam.; (diz o douto Expositor) sed calum à statu motus, quem nunc habet; & terra à statu generationis, quo nune profert vegetabilia . Tao exattamente, e tao por miudo quiz Deos representar ao Mundo logo no seo principio, os successos do seo sim . E para que nesta representação não faltasse a principal pessoa daquelle Juizo, in-

troduz Moyses a Deos crean-

do o Mundo, nao como Omnipotente, nao como Sabio, nao como Senhor; ( titulos, que pareciao mais proprios de Creador) fenao como Juiz: isso significa a palavra Eloim, que se acha no Original Grego, e no Paraphraste Caldayco: In principio creavit Gen. 1. Eloim cælum, & terram. juxtà Græc. Eloim, idest Judex.

54. E porque, ou para que, tao anticipada representação do Juizo Universal ? Para que entre estes dous formidaveis extremos fosse outro o meyo: para que entre a representação do Juizo, e o Juizo em si mesmo, fosse o Mundo, o que devia ser. Essa he aquella altissima Providencia, com que no Mundo, diz o Sabio, attinge Deos de hū fim a outro fim fortemente, e tudo difpoem com suavidade: Attin- Sap. 8, 1° git à fine usque ad finem fortiter, & disponit omnia suaviter. Aquelle A fine verte S. Bernardo A principio: @ Bern. concorda admiravelmente com o nosso pensamento; porque o mesmo principio do Mundo foy o seo sim representado: e com a representação forte deste sim naquelle principio, dispunha jà entao Deos

fua-

5. 19.

D. 5+

fuavemente o mesmo Mundo para o seo sim na realidade: Attingit à fine usque ad sinem fortiter, & disponit omnia suaviter. Nao lhe sahio porem a Deos a traça; porque, nao attendendo o mesmo Mundo a nenhum destes fins, e, esquecendo-se de ambos estes juizos, na representação, e na realidade, se poz em todos os seculos, e em todo o tempo de sua duração no miseravel estado, em que hoje o vemos, chevo todo de maldades, e de abominações: Et mundus to-1. 70an. tus in maligno positus est. Nem outra causa lhe apontou David a esta depravação de costumes, e aos diversos caminhos, que tomou sempre a sua iniquidade: Inquinate sunt viæ illius P/al.10. in omni tempore: Auferuntur indicia tua à facic ejus.

55. Por isso Deos, doendose de ver perdido, o que havia creado, não ja por representações, e Figuras, senao com expressoës, e termos muy claros; em todas as Idades do Mundo, e em todos os tempos das diversas Leys, que nelle houve, lhe annunciou, e propoz sempre os horrores do seo Juizo. No tempo da Ley Natural o intimou clara-

mente por Henoch; como refere S. Judas Apostolo na sua Epistola Catholica. No da Carb. 14. Escritta o predisse por todos os seos Profetas; por huns tao clara, e miudamente, que mais parecem Evangelistas do passado, que Profetas do futuro: por outros tao repetidas vezes, que de sessenta e seys Capitulos sò de Isaias, apenas se acharà hum, em que se nao faça menção do dia do Juizo. No tempo da Ley da Graça por sua propria bocca nos propoz este dia, e os horrores delle Christo Bem nosso; jà em Parabolas, jà declaradamente, em quasi todos os seos Sermoes, de que constao os Evangelhos. O mesmo argumento continuarao depoes seos Apostolos, sendo este o principal Assumpto, que o mesmo Christo lhes mandou prègar, como disse meo Padre S. Pedro: Et AB. 10. præcepit nobis prædicare populo, 42. & testisicari, quia ipse est, qui constitutus est à Deo Judex vivorum, & mortuorum. Finalmente esta mesma verdade nos propoem a Igreja todos os annos neste dia. Assi como no primeyro da Quaresma nos propoem o desenganno da morte; assi neste primeyro do

Ad-

Advento nos representa os horrores do Juizo. Muyto importante deve ser a sua consideração, e a sua memoria; Deos, que por tantos modos, e meyos no-la intima, e persuade.

56. Hoje poes, como Ministro seo, à Catholicos, ainda que o mais indigno, vos venho prègar esta mesma verdade. Fraco espirito para Affumpto de tanto pelo! Do Juizo sempre havia de prègar, ou hū Apostolo, como S. Pedro; ou hum Varao tao Apostolico, como S. Vicente Ferreyra: ou o primeyro, que sò com hua breve infinuação do juizo, que fez logo no primeyro Sermao, converteo a Chrifto perto de tres mil almas ; ou. o segundo, que com a representação horrorosa deste dia, deo tres vezes por terra com hu auditorio inteyro de trinta mil pessoas. Mas, o que em mi falta do seo espirito, espero supra a vossa sè. A vossa sè, digo; porque não he hoje o dia de suttilezas futeis, nemde exagerações hyperbolicas; senao de huas verdades muy puras, muy finceras, e muy catholicas; e, ainda que muytas vezes repetidas, nuncabastantemente ponderadas.

57. O que vos peço, he o que a seos ouvintes pedia S.Joao Damasceno: Fratres charisti- Damas. mi, de Judicio, attento corde, de audite, & memoriter retinete: judic. qui enim mente diligenti attendit, boc sufficere potest ad omne opus bonum faciendum, & ad omne opus malum effugiendum. Ouvi, Irmaos carissimos, ouvi attentamente, e de coração esta fatal Histoira do Juizo Universal: e conservai bem na memoria, o que ouvirdes: que se assi for, isto sò basta, para abraçar todo: o bem, e fugir de todo o mal; para se exercitarem todas as obras boas, e de virtude, e se evitarem todas as do vicio, e do peccado. Deos por quem he, se digne de assistirme hoje, para que do que vos disser, lhe nao dè eu conta; e vos a deis boa, do que me ouvirdes. E, para que se vejao em nos compridos aquelles fins da fua Providencia, nos disponha a todos com hua fuave luz, e nos toque com hum forte auxilio da sua Graça. E com esta entremos jà na Historia; que serà com hum arremedo da mesma Providencia de Deos, confrontando o principio do Mundo com o **seo** 

d- 43.

seo sim; aver se entre estes dous extremos podemos atinar com o meyo de nos preparar-mos dignamente para o seo Juizo.

## S. II.

58. Acabarà poes o Mundo por onde começou: começou em trevas; acabarà em sombras. Aquelle escuro manto, que, cubrindo-o todo, lhe servio de mantilhas ao nacer:Tenebræ erant super faciem abyssi, esse lhe servirà de mortalha ao acabar. Escurecerà o Sol fuas luzes : e, como destas vivem luminosos todos os mais Astros, todos ao mesmo tempo padecerào hu geral eclyp-Matth. Se: Sol obscurabitur, 6 lu-24. 29. na non dabit lumen suum. Stel-Joel. 2. le retraxerunt splendorem suum. Pelo primeyro peccado, que houve no Mundo, escondeo, e diminuhio o Sol sette partes daquella luz, e resplandor, com que foy creado, cortando-se así mesmo os luttos de sentimento, por ver offendido o seo Creador . He sentir de S. Jeronymo, de Haymon, Hier. to e do Mestre das Sentenças: alii apud Propter Ada peccatum (diz es-Mai. 32. te) deterioratus est Sol, qui lu-Mag. in cebat septies plusquam modò. E,

se hū sò peccado lhe fez escurecer tanto de suas luzes, nao he muyto, que, fendo naquelles ultimos tempos, tantos os peccados no Mundo, que abundarà nelle a iniquidade: Quoniam abundavit iniquitas, Matth. se escureça o Sol de todo, e 24.12. negue ao mesmo Mundo todos

os seos resplandores. 59. Hum olho do Mundo lhe chamàrao muytos Filosofos: e aquelle meimo, que com o horror de ver hū sò peccado, se começou a fechar; com o de ver tantos, e tao abominaveis, se fecharà de todo: Horrore peccatorum abf- Pasch. condit lumen suum, disse S.Pas- libr. 11. chasio : e geralmente de todos os luzeyros do Ceo o disse tambem Alberto Magno: Non Alb. M2

enim volunt videre luminaria incap. 3. Cali iniquitates impiorum. Joel.

Tanta serà a vergonha, e a confusao de todos os Astros: e tanto na sua mesma insensibilidade o arrependimento de haver fervido com fuas luzes. e influencias a Creaturas tao rebeldes, e ingratas a seo Senhor: Erubescet luna, & con-

fundetur Sol, disse Isaias : Quòd talibus dominis servierunt, Mai. 24. glosou Hugo . E para serem Hug. ib. mais manifestos, e patentes

OS

os finaes, e demostrações da fua penitencia, o Sol parecerà como vestido de hu sacco de cilicio: a Lua se banharà toda em fangue: e as Estrellas defencaxadas do Firmamento cahirão desmayadas Apoc. fobre a Terra: Sol factus est ni-6.12.13. ger tamquam saccus cilicinus: & luna tota fasta est sicut sanguis: & stellæ de cælo ceciderunt super terram.

60. Ah peccadores! ah homens! Envergonhao-fe-, confundem-se, e dao mostras de penitencia, e de sentimento as creaturas irracionaes, e insensiveis, das offensas, que se fazem ao seo Deos: e vos, que sois os mesmos, que o offendeys, sem vergonha, sem confusao, e sem sinaes de penitencia? Ora là vos chegarà dia, em que tambem vos abranja o fentimento, e a confusao, que agora nao tendes: Luc: 21. Et in terris pressura Gentium. præ confusione. Arescentibus hominibus præ timore.

# S. III.

25.26.

61. Posto o Mundo todo nesta medonha escuridade, cuberto destas espesas trevas, e muyto mais palpaveis, que To.III.

antigamente as do Egypto; dados que forem no Ceo estes fináes por todos os feos Aítros: Erunt signa in solc, v. 25. Eluna, & stellis, pegarão das armas todas as outras creaturas sublunares, para tomarem a devida vingança dos inimigos, e offensores daquelle Senhor, que as creou a todas: Armabit creaturam ad ultionem inimicorum ... Et pug- 18. 21. nabit cum illo orbis terrarum contra insensatos. Hà muytos feculos haviao de ter rompido jà nesta vingança as mesmas creaturas, se o omnipotente braço de Deos as não tiveramao, e a sua Misericordia as nao reprimira, e ainda obrigàra, a que em lugar da vingança, que queriao tomar dos homens, se empregassem em obedecellos, e servillos. Islo parece que quiz dizer S. Paulo, quando disse: Vanitati AdRom, enim creatura subjecta est, non 3.10, volens, sed propter eum, qui subjecit eam. Tanto porem\_ que chegar o tempo, em que o mesmo Deos as ponha em liberdade,e a sua Justiça as isente daquella rigorofa fuggeyção, em que as detem violentas a sua Misericordia, (posto que sempre com a esperança. del-

3. 7.

Mag.

dessa liberdade futura, como 1. 20. diz o mesmo Apostolo: Qui & 11. subject eam in spe, quia O ipsa creatura liberabitur à servitute) entao começarão os homens a experimentar a fua ira, eo feo furor: Creatura ... exardescit in tormentum adversus injustos, diz o Espirito Santo.

62. Descomporse-hao os quatro Elementos, que são os quatro Humores, que formao, e animao este grande corpo do Universo: e esta mesma descomposição, como tão grande, serà o annuncio fatal da sua morte. Entre todos, o que farà mais sua esta vingança, como a elle especialmente refervada, ferà o Elemento do 2. Petr. Fogo: Igni reservati in diem judicii. Este darà sim ao Mundo, e acabarà com elle: porque, baxando da fua Esfera o elementar, e subindo (diz Alberto Magno) do Inferno o em que ardem, e arderão os Condennados, de hu, e outro se formarà hua grande sogueyra, em que se abraze, e reduza a cinza tudo, que hà sobre a Terra. E là vao Imperios, là vao Reynos, là vao Provincias: desapparecèrao as Cidades, as Villas, e

os Castellos: consumirao-se os Jardins, as Alamedas, e os Bosques: emsimacabou-se o Mundo.

63. E poes que cuydaveis, amadores deste seculo; que tinheis Mundo para sempre? Nao vos dizia S. Paulo, que o Mundo hia passando como figura: Præterit figura bujus mundi? Poes acabou jà de 7.31. passar: deo sim a Comedia; e ficou sò o Teatro. Onde estao agora, ò Soberbos da vida, as Honras, as Estimações, os Postos, as Dignidades? Que he das Tiaras, que he das Mitras; que he das Coroas, que he dos Cetros, que he dos Baftoes? Tudo se dessez em sumo. E nao vos dizia Salamao com a sua Sabedoria, e com a sua experiencia, que tudo isso era hua vaidade: Omnia vanitas? Poes jà tudo se des- 1. 2. vaneceo: paràrao em fumo todos esses fumos: Mox ut ho-Plalm. norificati, & exaltati ... quem- 36.20. admodum fumus deficient.

64. Onde estao, ò Ricos, e Opulentos dos Bens da Terra, onde esta o vosso Ouro, a vossa Prata, e as vossas Pedras Preciosas? Que he daquelles Palacios, que pareciao Villas; aquellas Salas, e Gallarias dou-

ra-

radas, que pareciao Igrejas? Que he das baixelas, Tapeçarias, Cortinados, e mais Alfayas, de que estavao cheyas, e ornadas as vostas chamadas Guardaroupas, e Anticameras? Que he da quellas casas portateis; aquellas carruages, digo, de tantas invenções, e arteficios, em que estrondofamente corrieis as ruas, e as praças, sem que nada vos parasse diante? Tudo se fez em cinza. E nao volo tinha jà ditto muyto por miudo S. Joao Apoc. em Profecia? Merces auri, & argenti, & lapidis pretiofi, ... & by fi, & purpura, & ferici ... O equorum, O rbedarum ... O omnia pinguia, & præclara perierunt à te... & clamaverunt videntes iocumincendis equis .

18.

65. Onde estao, à Deliciosos, e Regalados, idolatras do vosso corpo, e da vossa. carne, onde estao aquellas iguarias tao exquisitas da vossa mesa, aquella diversidade de pratos, para que le copunhao livros? Onde aquelle luxo de vestidos, segundo a variedade das modas? Onde aquella continua recreação dos sentidos, nas Musicas, nas Comedias, nos perfumes; e em-

wing.

tudo, que vos podia lisongear o appetite? Tudo se consúmio em fogo. E nao vos dizia Isaias, que toda a carne era feno: Omnis caro fænum? poes pegou o fogo no feno, e 6. ardeo todo. Essa foy sempre a pensao da sua instabilidade, e pouca duração: hoje feno, amanhaa fogo: Si autem fa- Luc. 12. num, quod bodie est in agro, 18. O cras in clibanum mittitur.

66. Emfim compunha-se o Mundo todo da concupicencia da carne, da concupicencia dos olhos, e da soberba. da vida: Omne, quod est in 1. 70am. mundo, concupiscentia carnis 1. 16. est, & concupiscentia oculorum, & superbia vite: passou o Mundo, e passou com elle toda essa concupicencia: Et mun- V. 17. dus transit, & cancupiscentia ejur. Ani tendes agora, Soberbos, Ricos, e Deliciosos, ahitendes, o que tanto appetecieis: ahi tendes o porque offendestes tantas vezes a Deos; fogo, cinza, e fumo. Ahi està, ò Mundanos, e homes de todo Terrenos, ahi està o vosso adorado Mundo: ahi està a vossa amada Terra; toda abrazada em fogo, toda reduzida a cinzas, toda fumegando: Quibus in testimonium Sap. 101 210nequitie fumigabunda constat deserta terra.

### S. IV.

67. Alagada assi a Terra, e fummergida toda em hum mar de cinzas, como se vio, quando foy creada, em outro de aguas; assi como destas aguas nacerao entao as aves, e os peyxes a hum sò brado de Deos: Gen. z. Dixit Deus: Producant aque reptile anima viventis, 6 voletile super terram; assi a outro brado, que darà tambem entao o mesmo Deos, renacerao daquelle mar de cinzas todos os mortos, refucitando huns para a Vida eterna\_3 e outros para a eterna conden-Joan. s. nação: Omnes, qui in monumentis sunt, audient vocem Filii Dei: Et procedent, qui bona fecerunt, in resurrectionem vitæ, qui verd mala egerunt, in resurrectionem judicii . Serà este brado o horroroso som daquella Trombeta, que 1. Cor. S. Paulo diz ser a ultima: In novisfima tuba: alludindo o Apostolo às que todos os annos Deos manda tocar neste dia por seos Ministros: e os mesmos, que a estas se fazem agora tao furdos, obedecerào àquella tao pontualmente, que em hū instante, em hū voltar de olhos: In momen- Bidem . to, inictu oculi: apparecerão vivos sobre a Terra quantos homens houve, hà, e hà de haver no Mundo, desde Adao atè o ultimo de seos filhos, e decendentes: todos com os mesmos corpos, e com os proprios membros, quetiverao em vida. Oh virtude grande do Omnipotente! e oh rettidaó exatta da sua Justiça! Grande a virtude, que faz que huas cinzas jà desfeytas, e espalhadas, e muytas em lugares muy distantes, se tornem a unir, a organizar, e a formar o mesmo corpo, que dantes era : e exatta a rettidao, que quer, que o mesmo corpo entre juntamente com a alma, ou ao premio, ou ao castigo, segundo o seo merecimento: Ut referat u- 2. Cor. 5. nusquisque propria corporis, 10. prout gessit, sive bonum, sive malum, disse S. Paulo.

68. Se os horrores, e afsombros daquelle dia derao lugar a attender aos outros, e nao forao poucas as attenções todas, para cadahum cuydar de si, quanto houvera, que yer, e que admirar nos homés

de-

a dissemelhança, e a preferencia das refurreyções. Primeyramente quanto à dissemelhança, huns resucitarão incorruttiveis, e gloriosos, mais transparentes, que o crystal, e mais luzidos, que o Sol: outros fuggeytos à mesma miseria, e corrupção, postoque junta sempre com a immortalidade, todos feyos, todos asquerosos, todos denegridos, emfim jà huns tiques daquelle fogo, em que hao de arder eternamente. Esta grande. differença nos advertio S. Paulo naquelle segredo grande, que nos revelou, quando dif-1. Cor. 15. se: Ecce mysterium dico vobis: Omnes quidem resurgemus, sed non omnes immutabimur. Hua grande cousa (diz o Apostolo) tenho, que vos dizer; hū fegredo muyto occulto, e muyto tremendo, que vos revelar; hum grande mysterio, que vos descubrir: e he, que todos havemos de refucitar; mas nem todos nos havemos de mudar: havemos todos de

> refucitar; porque todos havemos de tornar da morte à vida:

51.

depoes de refucirados? Duas

cousas porem nao poderão

devxar de notar-se; porque se metterão a todos pelos olhos;

mas não havemos de nos mudartodos; porque nem todos hao de passar das miserias de hũa vida às felicidades da outra. Nas meimas miserias, nos mesmos trabalhos, em que viverao muytos nesta vida mortal, hao de viver sem mudança na eterna, accrecendo de mais a mais a estas, muytas outras incomparavelmente mayores, e muyto mais formidaveis.

69. E que pouco mysterio fazemos ordinariamente deste grande mysterio! Que pouco. cuydamos na mudança das nossas vidas, quando della depende tanto, a mudança das. nossas resurreyções!Todos esperamos mudar-nos, quando refurgir-mos; como se fosse tao geral a mudança, como a refurreyção: mas oh como fe acharão engannadas muytas destas esperanças! Para hua destas esperanças ser segura; para hū Christao podez esperar confiadamente, o mudar-se naquelle dia; he necesfario muyta mortificação todos os dias, he necessario fazer sempre muyta guerra ao corpo, em que ha de haver entao essa mudança. Assi a esperava o santo Job, e por isso lhe responderà o successo

7.b. 14.

à esperança: Cunstis diebus, quibus nunc milito, expecto donec veniat immutatio mea . Isto fi : mas querer a mudança sem a mortificação, he querer a refurreyção sem a morte: não pòde ser: e se naō a experiencia o mostrarà; e à sua custa verao entao os amantes do feo corpo, le inimigos da Cruz de Christo, o quam verdadeyra he a proposição do Apostolo: entao se vera bem descuberto o segredo, e o mysterio de fer de todos a refurreyçao, fem ser a mudança de todos: Ecce mysterium: Omnes quidem refurgemus, sed non omnes immutabimur .

## S. V.

nao poderà deyxar de notarse, e ver-se nos resucitados, he
a desigualdade, e a preserencia
das suas resurreyçoes: porque huns hao de resucitar primeyro, que outros. He disserença, que advirtio tambem
o mesmo S. Paulo: Et mortui,
qui in Christo sunt, resurgent
primi. Mas, se S. Paulo tem
ditto, que a resurreyçao de
todos serà em hu momento:
In momento, como diz agora

que huns refucitarao primeyro, coutros depoes? Porque nao falla da prioridade do tempo, senao da primazia na dignidade. Assi entendem, e .. affi explica o ao Apostolo muytos Expositores. O que supposto; quaes vos parece a vòs agora, que serao estas Dignidades? que primazias serao estas ? quaes entendeis, serem estes primeyros, e mais dignos refucitados? Serao por ventura, dos Ecclesiasticos, os Pontifeces Summos, os Cardeaes, os Bispos, e os Prelados: e dos Seculares, os Emperadores, os Reys, e os mais Princepes, e Monarcas? Eftas pelo menos sao as Dignidades cà da Terra: estes, os que cà no Mundo sao os primeyros em tudo. Assi serà cà no Mundo; mas nao serà assi là no Valle de Jozaphat : là he lugar de Juizo, e de Justica, e por isso lugar, onde se dà a. cada hum, o que he seo. Sabeis de quem he verdadeyramente a dignidade, e a primazia? He dos Justos, dos Virtuosos, dos amigos de Christo: estes são os verdadevramente dignos: estes os que devem ser em tudo primeyros. Não o deyxou à nos-

1. Thef.

sa intelligencia o Apostolo; porque nao chega a tanto o nosso entendimento, e a nossa. capacidade; elle se explicou. a si mesmo: Et mortui, qui in Christo sunt, resurgent primi .. Qui in Christo sunt, commenta Alapide, În Christi side, & gratia; sive Christi sideles, & amici ..

71. Andaõ muyto trocadas no Mundo as Dignidades, e as Primazias: julgao-se muyto ao contrario, do que sao, os mais dignos, e os primeyros... Tem-se no Mundo pelos primeyros, e pelos mais dignos. os Grandes, os Poderosos, os Ricos; os que são Prelados, os que são Princepes: pelo contrario os humildes, os pobres; os que seguem. mais as leys de Christo, que as do Mundo, tem-se por gente indigna, e muyto baxa: là se accomodao estes pelos cantos, e pelos lugares ultimos. Mas he este juizo tao falso, como iniquo, de San-Tiago: Jacob. Facti estis judices cogitationum: iniquarum . Dar o primeyro. lugar em tudo, diz o Apostolo, ao que vedes bem vestido (como se a Purpura, ou o Roquete, ou o Vestido mais roçagante levàra em tudo a...

primazia): Et intendatis in. eum, qui indutus est veste præ- V. 3. elara, & dixeritis ei : Tu sede hie bend; e o lugar ultimo, e desprezado: dallo ao pobre , e humilde, porque o vedes roto, e quasi despido: Pauperi autem dicatis : Tu staillie, aut lbidem . sede sub scabello pedum meorum; he julgardes, como quem fois, juizes: muyto iniquos, e muy injustos :. Fasti estis judices cogitationum iniquarum. Là està poes o Valle de Josaphat, onde se desfarao todas estas injustiças, onde se tirarão estas Dignidades, e Primazias aos que injustamente as possuem, para se darem a quem direytamente se devem .

72. Por isso meo Padre S. Pedro chamou profundamente ao tempo do Juizo final', tempo de restituição de todas as cousas:: Usque in tem- Ad. 3. pora restitutionis omnium: porque naquelle tempo, e naquelle dia: muyta: restituição se hà de fazer : ha-se de restituir a Deos a honra, que se lhe tirou, para se dar ao diabo : ha-se de restituir o entendimento aos que o Mundo tinha por insensatos, dando-o sò aos que verdadeyramente o eraő:

erao: ha-se de restituir à Virtude a estimação, que se deo ao vicio: e entre estas, outras muytas restituições, se restituirão tambem os primeyros lugares, e os mais dignos aos humildes, e desprezados, que resucitarem na Graça, e amizade de Deos: Et mortui, qui Christi sideles, & amici, resurgent primi. Oh se com a confideração desta verdade de Fè, se desengannarao os que no Mundo anhelao tanto a serem os primeyros em tudo; entendendo bem, que a verdadeyra Primazia sò a tem, os que lograo a Graça de Deos! Se acabarao de conhecer, os que tanto trabalhao por alcan-Matth. car os primeyros lugares: Qui 13.6. amant primos recubitus in ecnis, & primas cathedras in synagogis, que o primeyro lugar sò se deve à Virtude! Mas, o que agora nao conhecem, conhecerao entao; e dos primeyros lugares, que agora tem tao usurpados, passarão vergo-Inc. 14. nhosamente para o ultimo: Et tunc incipias cum rubore novissimum locum tenère: comprindo-se à risca, serem os primeyros ultimos; e os ultimos pri-Matth.meyros: Sic erunt novi fimi pri-20. 16. mi, & primi novissimi.

S. VI.

73. Refucitados todos os homens, e conduzidos, os bons por ministerio de Anjos, os maos pelo dos Demonios, ao Valle de Josaphat; quando jà postos naquelle grande, e publico Teatro, estiverem suspensos, esperando o que lhes estarà por vir; aqui vos digo eu, serà mayor o horror, e o medo, que occuparà seos corações. Hũa das cousas notaveis, que hao de fucceder naquelles tempos proximos ao juizo, he haverem de mirrar-se os homens de medo, e de pavor : Arescen- Luc. 21. tibus hominibus prætimore. 16. Mas quando a causa deste mavor temor, e dos seos effeytos, parece haviao de ser os sinaes, que precederão ao Juizo nos Ceos, e nos Elementos, fegundo temos ponderado, não a poem Christo nesses horrores, senao na expettação do que a elles se hà de seguir : Arescentibus bominibus præ timore, & expectatione, que supervenient : e quanto a que hà de sobrevir, estiver mais proximo a succeder, tanto serà mayor o payor, e o

me-

medo: e tanto mayor, que, a naó eftarem os homens já no eftado de immortaes, efte só horror baftaria a lhes tirar as vidas: aquelle os farà mirar; mas efte os faria morrer.

74. Onde porèm serà este

temor, e medo mais horrivel, ferà nos corações, e nas conciencias dos impios, e peccadores : porque, fegundo diz o Espirito Santo, a maldade, como feja de fi timida, fempre està dando o testimunho da fua propria condennação; e fempre està esperando o peor. a conciencia pouco ajustada: Cum sit enim timida nequitia, dat testimonium condemnationis; femper enim prefumit feva, perturbata conscientia. Oh que temores! oh que fuftos padecerão os peccadores naquelle tremendo, posto que breve, espaço, em que, ainda antes de apparecer o Juiz, jà lhes parecerà estarem ouvindo a Sentença da fua condennação! Que de pensamentos lhes virão à cabeça; que de turbações ao coração? Que de anxiedades, que de vacillações de animo, que de desesperações fentirao, quando, olhando em redondo por toda a Terra, jà nella nao vejao montes em cu-

TollI.

jas gruttas, econcavidades fe possa esconder: e, olhando para o Ceo, em cada trovao, que ouvirem, lhes parecerà, que jà se abre para decer o luiz?

75. Mas affi virà finalmente a fer : eentre effas vacillacoes, e temores; no mevo deftas anxiedades, e defeiperações; nefta tao horrenda expettação, fe romperão eftrondofamente os Ceos; e, enrolando-fe a hua e outra parte. apparecerà em primeyro lugar o Archanio S. Miguel, trazendo arvorado o Estendarte da Santa Cruz : Tunc parebit Matth. signum Filii hominis: a poz el- 24.30. le virão outros Anjos com os mais Instrumentos da Paxao de Christo, como diz Santo Thomas : Signum Crucis , O Thom: alia Palfionis indicia demonstrabuntur: hum trarà as Cordas, e Cadevas, com que foy prezo: outro a Colunna, a que foy acovtado: efte a Coroa de efpinhos; aquelle o Cetro da Canna; e affi dos mais . Seguirfe-hao depoes todos os mais Anjos divididos em fuas Ordens, e Gerarquias: Etomnes Angeli cum eo: e no fim de 15. 31, toda esta luzidissima procissão apparecerà o Supremo, e Uni-

· vcr-

4.6.

V. 6.

versal Juiz de vivos, e mortos, o Filho de Deos, e de Maria, trazendo à sua mao direyta esta Senhora, nao jà como Advogada de peccadores, mas como Assessora daquelle Juizo: e esta he à mayor demostração do feo rigor. Chegado que for ao Valle Josaphat, sentarse-hà em hū Trono deresplandecentes nuvens; darse-hà principio àquellegrande atto, e o mayor de todos, que vio o Mundo.

76. Começarà este pela se-

paração de bons, e mãos, figurada ja naquella divisao, que no principio do Mundo fez Deos entre a luz, e as trevas: Divisit lucem à tenebris: e entre huas, e outras aguas: Et dividat aquas ab aquis. Farse-hà esta separação por ministerio de Anjos: Exibunt An-13.49. geli, & separabunt malos de medio justorum. Jà o principio do atto mostra, qual serà o seo progresso, e o seo sim. Começarão poes os Anjos a separar os bons de entre os màos; eftes para a mao esquerda de Christo, e aquelles para a direyta. Oh que separa-Osee. çao tao inconsolavel! Conso-13. 14. latio abscondita est ab oculis 15. meis: Quia ipse inter fratres dividet, dizia sò na sua consideração o Profeta Oseas.

77. Mas emfim : Et separabunt : e là vao para a mao efquerda, sem remedio, nem resistencia todos os Gentios, Pagaos, e Atheistas; que sem conhecerem, ou porque se nao dispuzerao, ou porque nao quizerao, ao verdadeyro Deos, huns idolatrarao em paos, e em pedras; outros adorarao ao Sol, e a Lua; e outros nada adorarao; porque de nenhũa sorte crèrao em Deos. Oh que multidao tao infinita de reprobos, e precitos! Et separabunt . Là vao tambem para a mao esquerda os Judeos incredulos; que, esperando toda a vida pelo seo Messias, jà agora se vem sem a esperança do seo remedio. Oh que confusao, vendo agora em tanta Magestade, ao que elles antigamente puzerao em tanta ignominia: Videbunt in quem transfixerunt! Que tormento, que 19.37. lagrymas lhes custarà, o verem aquelles mesmos Instrumentos, de que se valèrao, e de que usarao para atormentar, e tirar a vida ao mesmo, que agora experimentao feo Juiz verdadeyro? Oh que memoria tao trifte, a que terao da-. quel-

Joan.

quellas Parabolas, dos mãos Servos, das Virgens fatuas, dos Ricos miseraveis, que entao ouviao a Christo sem frutto; e agora as vem verificadas em si mesmos sem remedio! Et separabunt. Là vao apoz os Judeos todos os Hereges apostatas da nossa Fe; que, conhecendo, e confessando a Christo, sò criao de meyas as fuas verdades. Oh que numero tao sem numero! Na Parabola da Cizania mandou o Senhor da Seara atalla toda em diversos feyxes, e pollos à parte, para virem a ser depoes lançados ao fogo: Colligites primum zizania, O alligate 13.30. ea in fasciculos ad comburendum. Assi succederà na separaçao desta cizania, que estarà misturada com o bom trigo. Irse-hà separando em diversos feyxes, conforme as diversas Seytas, que seguirao. Em hú feyxe irao os Arianos atados com o seo Ario: em outro os Calvinistas com o seo Calvino: em outro os Lutheranos com o seo Luthero. E assi se irao pondo à parte estes, e outros innumeraveis feyxes de cizania, para irem depoes todos à fogueyra; Ad comburen-· dum .

S. VII.

78. Et separabunt. Là vai para a parte esquerda a mayor parte dos Catholicos. Oh dor! oh pena! oh lastima sobre toda a làstima! Que vao para a mao esquerda de Christo, os que nao tiverao nunca a sua\_ Fè, ou apostatàrao della, làstima grande he: mas que tambem os Catholicos, os que sempre crerao, e se crearao no gremio da Igreja; os que nella receberao tantos Sacramentos, e tantos auxilios; que tambem estes vao para o lugar dos Gentios, dos Hereges, dos Judeos; e delles a mayor parte! lastima he sobretoda a làstima: mas por ifso mesmo prevenida por Christo muytas vezes, e todas ellas sem proveyto. Isso queria dizer Christo, quando dizia, que crao muytos os chamados à verdadeyra Fè; mas que desses muytos chamados erao muy poucos os escolhidos: Multi sunt vocati; pauci verd electi. Disto mesmo nos acau- 20, 16. tellava, quando tambem dizia, ser larga a porta, que levava à perdição; e muytos, os que entravao por ella: a-

per-

pertada a que conduzia para a Vida eterna, e muy poucos, Cap. 7. os que a ella batiao: Latas porta...est, quæ ducit ad perditionem; & multi sunt; qui intrant per eam: Quam angusta porta,...que ducit ad vitam: & pauci sunt, qui inveniunt cam.

79. Et separabunt. Là vai para a mao esquerda a mayor parte dos Sacerdotes. Aqui he incomparavelmente muyto mayor o horror, e a confideração muyto mais triste. Que de homens confagrados a Deos, e huns Vicedeoses na Terra: de huns homens envejados dos Anjos, e a quem os meimos Anjos rendiao adorações: de huns homens, que tomavao a Christo tantas vezes nas maos; nao sò alguns, senao a mayor parte delles và para a mao esquerda do mesmo Christo! Que de huns homens, que erao do 1. Petr. mesmo Christo a Geração escolhida: Vos autem genus electum, seja a mayor parte reprovada! Assi o diz S. Joao Chrysostomo, em quanto diz, com palavras tao claras, como tremendas, que, entre os Sacerdotes, são muy poucos, os que se salvao : Arbitror inter Sacerdotes paucos effe, qui fal-

ventur. E verdadeyramente. bem confideradas as obrigaçoes do Estado Sacerdotal são estas tão grandes, e de ordinario tao mal compridas: que se faz muy verosimil esta estupenda desgraça. Onde os officios sao tao Divinos, serem em tantos as occupações tao profanas! onde devia reluzir o exemplo, haver tantos, que firvao de escandalo! onde a pureza devia ser de Anjos, achar-se em tantos a sensualidade de brutos! muyto crivel faz, que sejao os menos da mao direyta; e os mais da esquerda.

80. Et separabunt. Là va o finalmente para a maõ efquerda, senao à mayor parte, ao menos muyto por igual, Religiosos, e Religiosas. Aqui nao ha mais, senao temer; e tremer: por o rosto por terra, e adorar profundamente o estreytissimo Juizo de Deos. Por isso David dizia, que, entrando Deos a Juizo, nao haverà Vivente algum, que saya justificado: Non intres in judicium cum servo tuo : quia non 142.2. justificabitur in conspectu tuo omnis vivens, Que và para a mao esquerda o Secular mettido no Mundo de pès atè, cabe-

ca; entre riquezas, entre delicias, entre passatempos; vivendo à larga com toda a liberdade, e sem nenhua mortificação; esse he o caminho da mao esquerda: mas que hũ Religioso, e hũa Religiofa, que deyxou o Mundo, que se amortalhou em vida, que viveo com mortificação, e com suggeyção da propriavontade à alheya; entre exercicios de oração, e penitencia; que và tambem este, en esta para a mao esquerda! Que, o que entrou pela porta:larga, và fahir à perdição, he o fim, a que ella conduz : mas que venha a ter o melmo paradeyro, o que entrou pela estreyta; e que não seja esta desgraça de hū, nem de dous, fenao, a:bom livrar, de igual por igual! Assi o deo Christo Senhor Nosso a entender naquella Parabola das dèz Virgens; pelas quaes entende Caetano, não a todas as Almas Catholicas, senao com especialidade aquellas, que se consagràrao a Deos, e professarao a vida religiosa, e perfeyta:: Caet, in De illis tantum, qui profiten-Mass.25. tur se studere factis ad continuum progressum versus pa-

triam cœlestem. E destas mes-

mas Almas religiosas, e Professas, diz Christo, que, sendo por todas dez; cinco forao para a mao direyra, como prudentes; e cinco para a esquerda, como fatuas: Quinque autem ex eis erant fatue., 25. 2.

O quinque prudentes ...

81. Ay, ay, minha Congregação amada; que sempre nesta triste consideração me lembras tu. Bem quizera eu; mas não me atrevo a fazer-te exceyção de húa tão universal regra. Hua coula me confola; dizer S. Lourenço Justiniano, que he final de predeftinação, ser húa Alma chamada para a Congregação; como tambem final de reprobos o deyxalla: Secure speret post banc peregrinationem ad illam Justin. Supernam intrare Jerusalem, quicumque in Justorum Congregationem fuerit vocatus: magnum quippa electionis indicium est, bujus fraternitatis babere consortium: facilèque ab illa excluditur, qui ab hac fuerit segregatus. Mas, se esta consideração me consola, outrame faz tremer; e he, a de fe perderem tantos da nossa mesma vida, e profissa. Hū sò, ou dous de vida religiofa, que se perdessem, bastava para fa-

Pag.

zer tremer a Congregação toda: e que serà a perdição de tantos? Quando Ananias, e Safira por justo juizo de Deos cahirao mortos a os pes de S. Pedro, diz a Escrittura, que tremèra grandemente toda a Al. s. Congregação dos Fièis: Et fac-11. just. tus est timor magnus super universam Congregationem. De que treme a Congregação toda, se dous são sò os delinquentes, e os punidos? Porque, ainda que somente dous, erao com tudo da mesma vida religiosa, ambos professavao seguir a Christo, ambos trattavao da perfeyção; ambos fe desfaziao do Mundo, e de seos bens : e, à vista de se condennarem dous destes no Juizo de Deos, toda hua Congregação deve temer, e tremer grandemente: Factus est timor magnus super universam Congregationem. Vede agora, o que deve ser à vista de se perderem tantos, quantos são, os que se condennão.

82. E, se hua Congregação, ainda de gente dada a Deos, e que tratta de salvarse, e salvar a outros, devetremer, como não tremerão, os que de nada trattao menos, que de salvar-se? Se tremem

as Colunnas fortes, como nao tremerão as táboas frageis (diz S. Gregorio)? se tremem, e abalao os Cedros, quanto he razao que tremao as tenras varinhas ? Quid ergo facient tabule, si tremunt Columne? lib. 24. aut quomodò virgulta immobilia stabunt, si etiam cedri quatiuntur? Temamos poes, e tremamos todos; que o caso he para todos tremerem: advirtamos bem, que, dos que aqui estamos presentes, o mais provavel, e o mais verosimil he, que tambem ha de haver naquelle dia separação de bons; e maos: Et separabunt malos de medio justorum.

## S. VIII.

83. Feyta esta separação, e postos a hua parte os bons, e à outra os màos, darse-hà principio a o estreyto, e inexcrutavel exame de cada hu. Representou-se este exame naquelle ver Deos miudamente, e hua por hua, as obras todas, que havia feyto na creação do Mundo : Et vidit Deus lucem , Gen. 4. Oc. Viditque Deus vancta, que 31. fecerat. E como sò Deos era, o que entao tinha obrado, sò as suas obras vierao àquelle

exa-

Greg.

exame. Neste porèm hao de: vir a exame as obras de Deos, e dos homens : ha-de Deos examinar, o que nos fez, e o que nos fizemos :: e de huas, e ourras obras nos hà de pedir estreyra conta . Abrirse-hao, poes aquelles Livros, que diz. S. Joao no seo Apocalypse; hū, que serà o Livro da Vida, coutros, que serão os das conciencias: e por todos, contorme ao que nelles estarà escritto, se examinarão, e jul-Apoe. garão os homens: Et libri aperti sunt :: 6 alius liber apertus est, qui est vita: O judicati funt mortui ex bis, que scripta erant in libris, secundum. opera ip/orum ..

84. O primeyro Livro, que se hà de abrir, serà o da Vida: pelo qual se entende mysticamente Christo Senhor Nosso: e nelle se verà escritto tudo, o que Deos nos fez; porque por elle, como Medianeyro nosso, nos sez Deos todos quantos beneficios recebemos da sua liberal mão: e todos estes hao de vir a exame, e delles se nos hà de pedir apertada conta. Hà de vir a exame o beneficio da Creacao: o haver-nos Deos creado de puro nada, sem-

mais merecimento nosso, do que aquella perpetua Caridade, com que sempre nos amou, antepondo o nosso bem à sua mesma gloria; àquella, que sabia, lhe haviao de dar outras muytas creaturas, fe preferisse à nossa a sua creação. E, como o fimitodo de nos crear, toy para o servir-mos, e amar-mos nesta vida, e o louvar-mos, e gozar-mos depoes na outra; havemos de dar conta do desempenho desta obrigação, e da cooperação àquelle tão alto fim.E que mà a darao aquelles, que parece não forão creados mais que para offender a seo Creador; nem outro o fim, para que nacèrao, que o trabalhar com toda a ansia por se condennar, e perder.

85. Hà de vir a exame o beneficio da Confervaçao: e havemos de dar conta de todos
os annos, de todos os mezes,
de todos os dias, e de todas
as horas, que durou a nossavida. Tem o anno em trezentos, e sessenta, e cinco dias,
de que se compoem, oyto mil,
settecentas, e sessenta horas;
de todas estas horas multiplicadas em quarenta, em sessenta, e em oytenta annos, quan-

tas

tas levou o sono, quantas amesa, quantas o jogo, quantas a conversação, quantas o ocio, quantas o divertimento, quantas o negocio? E'levou alguas, ou algua o negocio dos negocios, e aquelles para o qual nos deo principalmente Deos essas mesmas ho-Luc. 19. ras, e esse mesmo tempo: Negotiamini dum venio? Oh que

apertado cargo!

86. Ha de vir a exame o beneficio da Redempção, que involve o encarnar, e nacer fevto Homem o Filho de Deos: o viver trinta, e tres annos em hū continuo trabalho, pobre, humilde, e desprezado: oultimamente o ser prezo, açoytado, escarnecido, coroado de espinhos, e crucificado em hu madeyro entre dous Ladroes, atè dar nelle a vida, e derramar, ainda depoes demorto, a ultima. gotta de seo Sangue, sò por nos salvar, e satisfazer por nòs à Divina Justica.

87. Hà de vir a exame o beneficio da Vocação, o trazer-nos Deos à Fè, o crearnos no gremio da sua Igreja, fustentando-nos com os Sacramentos, illustrando-nos com a Doutrina dos Padres,

exhortando-nos com a Pregação frequente de seos Ministros, animando-nos com o exemplo dos Santos, assistindo-nos com a abundancia de seos auxilios, de suas inspiraçoés, e de todos os meyos necessarios para nos podermos salvar, se quizessemos. Hao de vir a exame todos-os bens que nos concedeo, da Graça, da Natureza, e da Fortuna: e em hua palavra: hao de vir a exame todos os beneficios, que nos fez, geraes, e particulares; manifestos, e occultos; que são muytos mais incomparavelmente, que os infrantes todos da nossa vida... Todos estes beneficios hao de vir a exame: porque todos elles estao escrittos naquelles Livro; que nao he mais veloz a mão de Deos em os repartir, que veloz a fua penna em os escrever: Calamus scriba, ve- Psalm. lociter scribentis. Oh como 44.2. fera entao amargofo a muytos este Livro!

88. Não hà coufa mais doce, que hu beneficio, quando se recebe: mas não hà coufa mais amarga, que a conta delle. Tem efte Livro, onde estao lançados os beneficios, que Deos nos fez, as proprie-

da-

dades daquelle, que vio, e gostou S. Joao, segundo refere no seo Apocalypse: he juntamenre muyto doce, Apoc. muyto amargoio: Et accepi librum, & devoravi illum: O crat in ore meo, tamquam mel dulce: & cum devorassem eum, amaricatus est venter meus. Ao receber o beneficio, tudo he doçura: Erat in ore meo, tamquam mel dulce: mas, depoes de recebido, ao dar conta do mesmo, que se recebeo, nao hà cousa, que mais amargue: Et cum devorassem eum, amaricatus est venter meus. Por isso o santo Job, ainda quando fabia dar boa conta de fi, e do que recebera, dizia a Deos, que, o que escrevia no seo Livro, eraó para elle amargu-Job. 13. ras de coração: Scribis enim contra me amaritudines. E, se isto dizia hu Job santo, e tao agradecido a Deos, que igualmente lhe dava graças pelos males, que pelos bens, que Cap. 2. de sua mao recebera: Si bona suscepimus de manu Dei, mala quare non suscipiamus? que dirà hū ingrato, que dos mesmos beneficios, que recebeo, usou tao mal, que delles fez armas, para offender a o seo mesmo Bem-feytor? Oh como To.III.

todos os beneficios daquelle
Livro se lhe tornarão em gemidos, e lamentações, e em
ays mais tristes, e mais sentidos, que os que vio tambem
escrittos em outro o ProsetaEzechiel: Et scriptæ erant in
Ezech.
eo lamentationes, & carmen,

o væ.

## S. IX.

89. Tomada assi esta conta, e cerrado jà, ou, para melhor dizer, deyxado em aberto este primeyro Livro do que Deos nos fez, se abrirão tambem os outros do que nos fizemos: Et libri aperti sunt. Serao estes dous; hū do bem, que fizemos, e outro do mal, que obramos. Oh que formidaveis Livros, diz Santo Efrem . Formidabiles libri ape-Epbr. rientur, in quibus scripta sunt de Pan opera nostra! O primeyro des- 6. 5. tes Livros, que se hà de abrir, serà o das nossas obras boas; porque tambem estas hao de vir a exame: tambem das nofsas Virtudes havemos de dar conta, e hà de formar Deos o seo Juizo: Egojustitias judicabo. Huas serao nelle con- 74.3. dennadas, por se acharem juntas, e de mistura com os

vicios; outras por fingidas, e falsas; e outras por diminutas.

90. Seraő primeyramente condennadas as Virtudes daquelles, que quizerao andar de meyas com Deos, e com o Mundo; com a Virtude, e com o Vicio. Não fão estas as Virtudes, que se approvaõ no Tribunal Divino, nem eftas as que levao a o Ceo; mas antes as que totalmente excluem delle a semelhantes Virtuosos. Nada excluhio do Paraiso a nossos primeyros Paes, senao o quererem juntamente gostar do bem, e do mal: Gen.3.5. Scientes bonum, & malum. Nada fez reprobas, e prescitas as Virgens loucas, senao o quererem juntar a sua louquice com a sua castidade : são estas Virtudes, que Deos nao approva, nem conhece por-Matth taes no seo Juizo: Nesciovos. Ou Deos, ou Belial; que ambos juntos não se compade-

2. Cor.6. cem: Que conventio Christi ad Belial? Ou bem frio, ou bem calido; que o tepido (Qui inter virtutes, & vitia fluctuat; expoem Alapide ) lan-Apoc. ca-o de si Christo: Quia tepi-

duses, & nec frigidus, nec ca-3.16. lidus, incipiam te evomere ex

ore meo.

25. 12.

91. Muyto mais sahirao reprovadas naquelle Juizo as Virtudes fingidas, e falsas, e. que de Virtude sò tiverao a casca, e a exterior apparencia. Oh quantos hypocritas verdadeyros, e Virtuosos simulados apparecerão confufos, e envergonhados naquelle dia; porque o he de apparecerem as obras de cada hum, como sao em si; e nao como fao nos olhos dos que as vem. Nestes dias agora cobre a hypocrisia muytas obras màs, e viciosas com a honrada capa da Virtude: mas naquelle dia, em que às obras de cada hū dos homens se lhes hà de tirar toda a capa, para que appareção núas, e despidas, como diz o Espirito Santo: In fine hominis denudatio operum illius, verse-hao ser vicios, as que parecia Virtudes. Estas são as Estrellas, no sentir de Haymon, que Christo diz, cahirão do Ceo naquelle dia: Stellarum nomine in boc loco designantur bypochritæ: a- Dom. 2. gora, ao que parece, Estrel-Advem. las muy fixas, e muy brilhantes; mas entao, exhalações errantes, e desvanecidas.

92. O que porèm he mais para lastimar, he o haverem

de

Eccli. 11. 19.

Haym.

de fahir tambem condennadas naquelle dia, e naquelle Tribunal muytas Virtudes por diminutas. Naquelle Iuizo hà de ser a despeza pela receyta, os avanços conforme o cabedal. Quem recebeo cinco Talentos, hà de dar conta do ganho de outros cinco; e o que recebeo dous, do ganho de outros dous . Não fatisfaz à fua obrigação, quem da menos, do que recebe; nao fe levao em conta no Juizo de Deos estas faltas, nem estas diminuições: pede-se mais a quem se deo mais, e não se Luc. 12. aceyta o menos: Omni autem, cui multum datum est, multum queretur ab eo : & cui commendaverunt multum, plus petent ab eo. Daqui vinha o tremerem tanto, ainda os mayores Santos de hum, e outro Teftamento; hum Job, hu David; hū Santo Agoftinho, hū S. Bernardo . Job queria antes estar no Inferno, que comparecer no Tribunal Divino: a David fe lhe congelava o fangue, e fe lhe defencaxavao os ossos com a consideração deste Juizo . Santo Agostinho , e

ollos com a confideração defte Juizo. Santo Agofinho, e Med. in S. Bernardo davaő-fe nellejo Bern, por perdidos: Va mibi mifeia Med. ro, diziaŏ ambos: Cim Cali revelabunt iniquitatem meam, accrecentava Agostinho: Cum venerit dies illa , & dicetur de me: Ecce homo, & opera ejus, accrecentava Bernardo, Valha-me Deos! E de que tremem estes Gigantes da Santidade . tao chevos de Virtudes, e de boas obras ? Tremem de que todas essas boas obras, e todas essas Virtudes sejao diminutas, e nao bastem a igualar a abundancia da Graça, que para ellas receberao. Tremem do que o mesmo Juiz Supremo lhes enfinou a tremer na Parabola das dèz Virgens. Deftas ainda as cinco Prudentes com muyta prevenção de oleo, affi de provimento nas alampadas, como de referva nos vasos: Acceperant oleum in vafis fuis cum lampadibus , 25.4. fe receavao muyto, e temiao, que na vinda do Esposo, fosfe diminuta, e nao lhes baf-

fortè non fufficiat.

93. Ah Sacerdotes! Ah
Religiofos, e Religiofas! Ah
Congregados! Ah Almas, a

quem Deos chamou à perfeyçao da vida, ao tratto das Virtudes, dando-vos o cabedal necessario de sua Graça, ede seos auxilios, para as con-

G 2 fc-

seguirdes! Jà me nao admiro, que das almas, que professão o Estado, e vida religiosa, se condenne ametade: admiro-me de que a outra ametade se salve. Oh temao, e tremao ainda as mayores virtudes da Terra: e nao he muyto, quando naquelle dia atè as do Ceo hao de tremer : Nam Virtutes exlorum movebuntur.

§. X.

94. Examinadas as boas obras, fe abrirà o outro Livro para o exame das más: e começarse-haő a examinar deste genero todos os pensamentos, todas as palavras, e todas as obras de cada hú dos homens. Virão em primeyro lugar a exame os mãos pensamentos: e alli apparecerão os torpes, e deshonestos, os de odio, os de vingança, os juizos temerarios, e todos aquelles, que no mais occulto, e escondido do coração se formarão offensas contra Deos, e contra o proximo. Nesta vida nao hà cousa mais occulta, que os segredos do coração, porque sò a Deos he refervado o feo conhecimento: mas naquelle dia tirarse-hà esta reservação,

e a todos se farao patentes, e manifestos. S. Joao no seo Apocalypie vio a Christo em hu Trono, que pelos trovoes, e rayos, que de si despedia, bem mostrava representar-se nelle o do Juizo; e diz que virajuntamente diante do mesmo Trono hu Mar de vidro, e tao transparente, como o crystal: Et in conspectu sedis tamquam mare vitreum simile

crystallo.

95. Nao hà fymbolo mais proprio, nem mais expresso do coração humano, do que he o Mar: porque assi como este abarca toda a Terra; assi o coração do homem toda ella abraça; porque a toda se estendem os seos desejos, e. affettos, que são os braços, com que a cerca: assi como o Mar tem huns seyos, huas concavidades, e huns abyfmos tao profundos, que se nao podem fondar, como disse Deos à Job: Numquid ingressus es profunda maris, & 30b. 38. in novissimis abyssi deambulasti? assi o coração humano encerra em si huns taes seyos, huns taes escondrijos, e huns taes tundos, que ninguem pòde naturalmente esquadrinhallos: Pravum est cor omnium, O

Ferenz.

inscrutabile: quis cognoscet illud? finalmente, assi como o
Mar occulta em si innumeraveis monstros, huns pequenos, outros grandes, quersalm. nunca apparecem: Hoc mare
103.25. magnum: illic reptilia, quorum non est numerus: animalia
pusilla cum magnis; assi no coração humano se occultao
monstruosidades sem numero,
que nunca se dão a conhecer.

96. Porèm todo este Mar naquelle dia se tornarà diante do Trono do Supremo Juiz tao diafano, e transparente, como o vidro, e o crystal: Et in conspectu sedistanguam mare vitreum simile crystallo. Nelle se deyxarão ver claramente todos os seos seyos, todos os seos fundos, e todos os diverios monstros, que em si encerra: porque, dando neste mesmo crystal os rayos daquelle Sol de Justiça, tudo, que nelle se occultava, e escondia, ficarà patente, e manifesto: Illuminabit abscondita tenebrarum, & manifestabit consilia cordium. Oh que pejo! oh que confusao!

97. Mas não sò se porao patentes, e manifestos a os olhos de todos, os peccados, que se formarão no coração; senão

4.5.

tambem os que se consumàrao na obra, e na palavra: e virão a exame todas as palavras, e obras màs. Alli apparecerão as blasfemias, os perjurios, as murmurações, as contumelias, as palavras obcenas, os confelhos iniquos, os mandatos injustos: alli virão os roubos, os facrilegios, os homicidios, os adulterios, os incestos, e todas as especies da luxuria, que inventou a malicia diabolica, e seguio à risca a humana, sem respeytar, nem o estado das pessoas, nem o sagrado dos lugares, a fim de dar comprimento a hu brutal appetite. Oh que detorpezas! oh que de abominaçoes! oh que de horrores apparecerão naquelle tão publico Cadafalfo!

# §. XI..

98. Alem dos peccados graves comettidos por obra, e por palavra, virão tambem a exame os leves: e atè de húa palavrazinha ociosa, que he, a que se diz sem utilidade algúa, nem do que a profere, nem do que a ouve: atè de húa acçaozinha de si indiferente, a que se nao poz algum sim honesto,

151 V

nesto, ebom na sua operação, se hà de dar razao, e conta naquelle Juizo. Oh que Juizo tao exatto, e tao estreyto! Mas essas são as Balanças, e essa a Espada da Divina Justica. A o Profeta Ezechiel man. dou Deos, pegasse de hua espada, e de hua balança, 🗢 que com a espada se cortasse a fi os cabellos da cabeça, e cortados os pesasse na balan-Ezech. Ça, não juntos, mas divididos: Sume tibi gladium acutum radentem pilos;.. & assumes tibi stateram ponderis, & divides eos. E que espada hà de fer tao aguda, que corte hu cabello; nem que balança taó afillada, em que elle se pese? AEspada, e a Balança da Justiça Divina.

99. Literalmente fallava Deos neste Lugar da sua Justiça em ordem ao ico Povo: mas allegoricamente fallava da mesma Justiça em ordem a todo o Genero humano naquelle dia, em que ella se hà de manitestar, e sazer ostentacao do seo rigor, e interreza. E entao verà o mesmo Genero humano como nas fuas balanças, nao sò se pesao montes, senao tambem cabellos. Haō-se de pesar montes, que

são os peccados graves, que tambem a montes se fizerao: Libravit in pondere montes, & Mai. 40. colles in statera: e ha-se de pe- 12. sar juntamente atè hū cabello, que he o peccado mais leve: Assumes tibi stateram ponderis, & divides eos.

100. Emfim, e numa palavra: Hao de vir a examenaquelle dia todos, e quaefquer pensamentos; todas, e quaesquer palavras; todas, e quaesquer obras de todos, e de cada hū dos homens : e tudo se hà de por patente, e manifesto a os olhos de todos, e de cada hum. E, quando aquelle dia nao tivera nenhua outra terribilidade, esta sò bastava, para o sazer terribilissimo. Por isso o Apostolo S. Pedro, fallando deste mesmo dia, e usando das palavras do Profeta Joel, com as quaes lhe chama o dia grande do Senhor, e o dia grandemente. terrivel: Magnus enim dies Domini, & terribilis valde; o 11. Santo Apostolo lhe mudou o grandemente terrivel em manifesto: Dies Domini magnus, Ad. 1. o manifestus: porque hua das 20. grandes terribilidades daquelle dia; antes a que por antonomazia o faz terrivel, e sò

baf-

bafta a fazello terribilissimo, he serem nelle tao manisestas atodos as culpas, e os peccados de cada hum: Magnus dies, & terribilis valde: Dies... magnus, & manisestus.

#### S. XII.

101. Tomada a conta, e feyto o exame do bem, e do mal, que obrarao todos, e cada hū dos homens, se procederà logo à final Sentenca: final digo, porque hà de ser definitiva, fem Appellação, nem Aggravo; porque nao hà de que, nem para quem. Esta fe figurou naquella primeyra Sentença, que Deos deo no Mundo; com a differença, que, como as obras, que entaő fentenceou, eraő sò, as que elle fizera: Vidit Deus cuncta, que fecerat: todas as julgou por boas, e muyto boas: Et erant valde bona : porem naquelle dia, como as obras, que fe hao de fentencear, hao de fer as dos homens; huas hao de fer julgadas por boas, outras fentenceadas por mas : e cada hum conforme o que obrou, ou hà de fer julgado por bom , e Bemaventurado ; ou por mão, e Prescito: Et

judicati funt mortui secundum opera ipsorum.

Apoc.

102. Virando-se poes o Juiz Universal para a mão direyta, lugar dos bons, cujas obras forao approvadas no seo Juizo, lhes dirà com voz branda, e rosto alegre: Venite benedičli Patris mei : polidete pa- 25. 34. ratum vobis regnum à constitutione mundi: Vinde abençoados de meo Eterno Pae : poffuhi o Reyno, que vos està aparelhado desde o principio do Mundo . Vinde , os que acudiftes às minhas inspirações, quando por meyo dellas vos chamava : vinde , os que acudiftes a o trabalho da minha Vinha; que era a vossa Alma, quando vos chamey para a fua cultura: vinde os que acudiftes, quando vos chamey, para que com a vossa cruz me feguisseis: vinde agora: Vemite: nao jà para a cruz, nem para o trabalho, fenao para poffuirdes hu Reyno, onde tereis todo o descanço, todo o contentamento, toda a Gloria: onde lograreis todo o bem, que se pode desejar, e nao padecereis nenhu mal, que se possa temer : Possidete paratum vobis regnum . Jà def-

de o principio do Mundo vo-

Amor eterno, com que muyto antes desse principio vos
amey, e escolhi para elle. A
primeyra obra, com que sahio
à luz a minha Omnipotencia
na creação do mesmo Mundo,
soy o Reyno do Ceo; e sà entao o meo Amor o delineou
para vòs: Paratum vobis Regnum à constitutione mundi.

103. Oh que palavras tao fuaves, e tao doces! Mais fuaves, que as mais acordes melodias: mais doces, que todos os Nettares, e Ambrosias. Oh que torrente de jubilos, e alegria invadirà os corações de todos aquelles ditofos, e felices, aos quaes se dirigirem estas palavras! Que parabens, que abraços se darao huns a os outros! Como darao por bem empregados todos os trabalhos desta vida! Quam rendozas conhecerão então as fuas mortificaçoes? Oh ventura! oh felicidade! e se serey eu de ti participante? se serey daquelles dittosos, que te consiga o? Mas ay temor; que serão muy poucos!

104. Pronunciada a Sentença dos bons, virar-sehà o Senhor para a parte esquerda, lugar dos mãos, e com rosto severo, e voz irada lhes dirà: Discedite à me, maledicti, in ig- V. 41. nem æternum, qui paratus est diabolo, & angelis ejus: Apartai-vos de mi, malditos, para o fogo eterno, que està aparelhado para o Diabo, e seos anjos. Toda a vida me andastes fugindo, e pondovos sempre longe de mi: sempre vos andastes de mi apartando, poes apartai-vos agora por hua vez: Discedite... Nao quizeites a minha benção, nem as muytas, com que meo Eterno Pae abendiçoou a todos, os que me seguiao; poes em lugar de bençao, levai a maldição: ide malditos: Di/cedite maledicti: ide para o fogo eterno: ide ser pasto de fuas chamas eternamente: In ignem æternum. Nao estavaelle preparado para vòs, senao para o Diabo, e seos sequazes: mas jà que vòs quizestes ser tambem dos que o seguiao, ahi o tendes: ide ser companheyros feos no cattigo, jà que o quizestes ser na culpa: Qui paratus est diabolo, & angelis ejus. Oh que trovao! oh que rayo! oh que corisco! Quem poderà cabalmente ponderar o horror, que

caufarão estas tremendas palayras naquelles defgraçados, e infelizes homens? Ora ou-

vi, e-paſmai.

105. Na noyte da Ceya, e na ultima da sua vida mortal, entre os fuccessos daquellagrande hora , refere S. Joao de Christo Senhor Nosso, que fe turbàra em feo espirito :

Jee, 13. Turbatus oft Spiritu. E de que se turba Christo? Da morte jà imminente, nao; por-

Zuc . . que a defejava : Defiderio defideravi : da travção de Judas , tambem nao; porque muyto

Jon, 13, deantes a fabia: Amodò dicovobis , priusquam fiat : poes de que he logo esta turbação? De fe ouvir a si mesmo a sentença da condennação de Judas, reíponde fingularmente S. Cyrillo : porque nao pode a Humanidade de Christo, diz o Santo, ouvir esta sentença, sem que concebesse algua turba-

Cril in Cao, e horror : Non potuit Joan. Caro Christi proditoris sententiam audire, quin aliquantifper exhorruerit . Tinha Chrifto acabado de infinuar estafentenca, quando disfe, que desgraçado daquelle, que o ha-Manh, via de entregar : Va homini il-26.24. li, per quem Filius hominis tradetur : e bastou isto para se

turbar Christo, e nao poder deyxar de ter hu natural horror fua Humanidade facrofanta: Quin aliquantisper exborruerit . E , fe atè Christo , hu Homem Deos, tem horror de hữa fentença de condennação eterna; que horror terao huns puros, e miseraveis homens ? Se atè da infinuação sò deftafentença se turba o Juiz, como fe turbarà o Reo com a meima fentenca, nao sò infinuada, mas realmente proferida? E, fe a da condennacao de hu sò Reo affi mette turbação, e horror; que horror, e turbação caufarà a de tantos? Videntes turbabuntur 5.2. timore horribili, diz o Espiri-

to Santo . 106. Oh que de alaridos, que de prantos, que de confusoes, que de infernos juntos haverà naquelle tao trifte, e desaventurado inftante! Que de pragas, e maldicoes fe lancarão huns a outros; especialmente aos que forao as occafioes do seo peccado, e da sua perdicao! Em que odio tao refinado se converterà o antigo amor profano! Como amargarão então as docuras do delevte! Que fel ferao de Dragoes, e de Aspides os gostos defdesta vida? Ah homens; que nao sey, se somos faltos de fe, se de razao!

## S. XIII.

107. Crecerà muyto mais esta confusao, e este tormento, quando, pronunciadas ambas as Sentenças, se começarem a pòr em execução: porque, vendo os infelizes condennados, que cheyos de ineffavel alegria vao subindo os Justos, e entrando no Gozo de seo Senhor: vendo entre elles muytos filhos a seos paes, e muytos paes a seos filhos: muytos maridos a suas mulheres; e muytas mulheres a seos maridos: muytos Religiosos, e Religiosas, a os que acompanhàrao em vida dentro dos mesmos Claustros, e com a mesma profissao de Estado: olhando ao mesmo tempo para elles, e para si; para elles em toda aquella felicidade, que puderao igualmente conseguir; para si em toda aquella miseria, de que puderao, mas jà nao podem, escapar; aqui serà mayor a desesperação, aqui mais as lagrymas, aqui mais intima a penitencia. Mas jà tarde. Ar-

vores emfim do Outono; que quando das outras se comem os fruttos, começão ellas a brotar em flores : e por isso mesmo arvores infruttuosas, e mortas duas vezes; hua com a morte temporal, outra com a eterna: Arbores autumnales, infructuosa, bis mortua.

Epiff. Fud. 12.

108. Chegada poes que for ao Empyreo aquella vistosissima procissão, se abrirão de par em par as suas portas,e começarà a metter de posse daquelle Reyno a todos os Predestinados, e Escolhidos, aquelle mesmo Senhor, que lho grangeou à custa de seo proprio Sangue. Ao mesmo tempo se abrirà em diversos boqueyroes a Terra, e subvertendo-se por suas gargantas, huns sobre outros, os Reprobos, e Prescitos, entre confusos clamores, entre lagrymas, e entre chamas, serao todos sepultados no Inferno.

109. Tornarse-hà a sechar o Ceo: cerrarse-hà outra vez a Terra: e, ficando o Mundo todo em hu profundo filencio (qual o tablado, acabada toda a Representação); o Ceo no descanço de seos movimetos, e a Terra no de suas produções;

descançarà também Deos, a nosso modo de entender, do governo todo do Universo neste seo dia ultimo, como là no principio descançou ao settimo de toda a fua creação: Gen. 2. Et requievit die septimo ab univer so opere, quod patrarat: co-Ihendo de tudo, o que obrou no mesmo Mundo, a gloria de fua Justiça em premiar no Ceo aos bons, e em castigar no Interno aos mãos; a huns, e a outros para fempre, por toda a Eternidade, e por todos os feculos de fua infinita, e interminavel duração. Oh Duracao! Oh Eternidade! Oh Para fempre !

#### §. XIV.

110. Neste silencio poes, neste Mundo jà despovado, vos quero deyxar com a consideração, ò Catholicos, desejando que nesta composiçado de lugar, jà levantando búas vezes os olhos ao Ceo, jà baxando-so outras ao Inserno, pondereis bem, e sinceramente os dous fins taö distantes, e taö oppositos, em que viera a parar todos os que habitàra o mesmo Mundo. E como hú delles vos hà de cahir

forçosamente tambem a vòs, faca jà desde agora para entao cada hu a escolha. Qual fazes poes , ò Christao ? Se tens por fabula, ou fingimento o que tenho referido; em hum fentido dizes bem : porque vai tanta differenca do que o meo pouco espirito te temproposto, ao que na realidade hà de ser, quanta vai do pintado ao vivo, e do falfo ao verdadeyro. Mas em outro fentido definentes o mefmo nome, que tens, e de que te prezas tanto; porque nao es Christao, senao Herege. Nem, affentada efta vergonhofa supposicao, tenho fallado comtigo; porque comtigo fe nao entende haver de fer o Juizo final, poes hà muyto jà, que estàs julgado: Qui autem 30an. 3. non credit , jam judicatus est . 18. Sees porèm verdadeyramente Christao, e cres (como tal) eftas verdades, deves affentar comtigo, que hum deftes fins te hà de caber necessariamente . Qual poes escolhes ?

111. Se tens fao o juizo, e nao estàs fora delle, claro he, que has de escolher o fim dos Escolhidos. Poes agora adverte, que para o teo fim ser esse, ha-de a tua vida ser outra:

H 2 por-

porque, querer levar os poucos dias desta vida à medida da tua vontade, seguindo as leys do appetite, e desprezando as de Deos, e depoes ir ao Ceo, he loucura rematada, que entao se hà de conhecer com confusao, e confessar sem re-Sap.5-4. medio: Nos insensati. Quem quer efficazmente hū fim, applica-lhe os meyos; e meyos, que sejao proporcionados a... esse fim: e nao he meyo a vida peccaminosa para conseguir a Bemaventurada; he necessario ser Justo nesta vida, para fer escolhido na outra. Tratta poes efficazmente de te justificares, e começa por hua Confissao integra, e geral de tuas culpas: deyxa os peccados; e, para deyxar os peccados, deyxa as occasioes, e foge dos perigos : emprega-te no exercicio de boas obras: da-te à Oração : faze a esmolla : frequenta os Sacramentos: sè muyto devoto de Maria Santissima: e, jà que naquelle dia nao hà de ser tua-Advogada, folicîta agora o feo patrocinio: inftitue hum modo de viver como homem racional, e Christao, e persevera nelle atè o fim; porque sò se salva aquelle, que persevera.

112. Eya poes, Christaos, resolver; que he tempo, e todo elle he pouco. Todos os feculos, que tem durado, e pode durar o Mundo, e outros tantos em cima, era muy curto tempo para hú negocio, que he eterno, qual o da nossalvação: e, se todo este tempo empregado nas diligencias de salvar-nos, seria muy curto, e muy breve; que serao os poucos annos, ou os poucos dias, ou as poucas horas, que nos pode durar a vida ? Para que he fazer mais breve hũ tempo de si tao limitado? Naó nos andemos engannando a nos meimos; abramos os olhos ao defengano; deyxemonos penetrar da verdade: trattemos sèria, e efficazmente de nos falvar; que he sò, o que nos importa: este he o negocio unico de importancia, que trazemos entre maos: nao o percamos; que he irreparavel a perda. Salvar, Almas, falvar: fegurar para o dia do Juizo o lugar da mao direyta de Christo, e a Sentença da posse daquelle Reyno, que he eterno.

Christo, meo Redemptor, e meo Juiz: de vos, Senhor,

de

de vos nos hà de vir o auxilio forte ; e a Graça efficaz para esta empreta, e resolucao. Menos he, Salvador meo, darnos esta Graça, e este auxilio, que o dar por nos o Sangue, e a vida: poes jà que fizeftes o mais, fazey o menos. Bem fev , Juiz rettiffimo , que tenho merecido o lugar da vosta mao efquerda no dia do vosto Juizo: pedindo estao as minhas culpas a Sentença da minha condennacao: e, fe for tao infeliz, e defgracado, que entre os mais condennados a ouça; diga entao, o que differ, como defesperado, e blasfemo; ( oh horror ! ) jà desde aqui para entao adoro a vossa Justica: confesso a razao della; e digo diante do Ceo, e da Terra, que me condennais, e pondes no desventurado numero dos Reprobos, e Prescitos, justissimamente: e, quantas blasfemias entao proferir, como facrilego, tantas prorestações quero jà de agora. que sejao, de que nao esteve da vossa parte o perder-me, e que toda a perdição foy minha.

cordiofo, se pode ter aindaremedio este mal dos males,

esta desgraça extrema, como verdadevramente pode ter, em quanto tem lugar a vossa Misericordia; este vos peço efficazmente pelo que vos cuftev. Cuftev-vos muytos paffos, custey-vos muyto cançaffo, muytos trabalhos, muytos tormentos; cuftey-vos a vida: poes por tudo vos peco, que me salveis. Da minha parte protesto fazer tudo, que devo : e, se a primeyra diligencia he ador, e arrependimento de minhas culpas; de todas ellas entranhavelmente me peza; nao tanto por me levarem ao Inferno, quanto por ferem offensas vostas . Pezame, Senhor, de ter peccado, por vos haver offendido: e pezame de vos haver offendido, por vossa Bondade infinita, e Amabilidade fum-

115. O' Almas, que vos achais em peccado, e por iffo jà Reprobas, e condennadas fegundo a prefente Juftiça de Deos, acudi; que ainda he tempo de fe revogar a Sentença: ainda no Tribunal da Mifericordia fe recebem as Appellaçoës do Tribunal da Juftiça: haja dor de peccados, haja camenda de vidas, haja emenda de vidas, haja.

perseverança no bem obrar; e recebeo-se a Appellaçao, revogou-se a Sentença, e conseguistes a Salvação. On bemditta seja, Senhor, eternamente vosta Bondade! Assi o que remos fazer resolutamente-: ajudai-nos vòs com hum auxilio forte, e efficaz de vossa-Graça: e seja este, o em que de novo se comece a exercitar comnosco a vossa Misericordia.





# SERMAO

Da Segunda Dominga

## DO ADVENTO

Prègado no Anno de 1703.

Joannes in vinculis . Matth. 11.

116.



Ao ha que espantar:asfi comecou. e atfi ha de acabar o Mundo. Sempre nel-

le fe vio a Virtude perseguida, e o vicio adorado. Sempre se achou nelle o Justo de peor partido, que o peccador . Discorrey por todas as Idades do Mundo, desde a sua Infancia atà a Decrepita, em que jà està, (graças a Deos) e na concurrencia do peccador com o Justo achareis, que sempre o Justo ha de ser o peccante; e o peccador, o que ha de lograr os foros de innocente. Sempre na repartição das felicidades, e dos infortunios, fendo o mefmo Mundo, o que reparta\_) ha de fer o peccador o feliz; e o lufto o desgracado. Abel ha de ser o morto ; e Caim

12. I.

ha de ficar com vida. Abrahao ha de ser o peregrino, e o desterrado por Terras estranhas; e seos visinhos hao de lograr o descanço da patria, e o commodo de suas casas. Ismael ha-se de crear entre delicias; e Isaac expor-se ao Sacrificio. Esaù ha de ser o Morgado, e Jacob ha de contentar-fe com as fuas lentilhas: e ainda essas lhe não hão de fazer bom proveyto. Joseph ha de ser o vendido por Escravo; e os irmaos hao de gozar da liberdade. Saul ha de empunhar o Cetro; a David hao de lhe correr a lança. O Avarento ha de romper Purpuras, e olandas, ha de banquetear-se em mesa esplendida; a Lazaro sobre roto, e chagado, hao de faltar-lhe atè as migalhas. Emfim dai-mo peccador, e impio;que eu volo darey prof-Jerem. pero, e bem-afortunado: Via impiorum prosperatur. Dai-mo pelo contrario Justo, e Virtuoso; que eu volo darey alvo, onde se vao despontartodas as settas (que he cousabem amarga) de miserias, e Psal. 63. de trabalhos : Intenderunt ar-4.65. cum rem amaram, ut sagittent in occultis immaculatum. E, se estas desproporçoens, e desigualdades sao ja no Mundo tao antigas, e tanto de creação, não he de espantar, vermos hoje a Herodes no Trono, e ao Battista no Carcere.

117. Mas ainda assinaõ me soffre o coração, ver padecer a Innocencia: nem posso deyxar de me admirar, de que, fendo sempre a Virtude perseguida, e, sendo sempre o Jústo, o que padece, não hafa nunca, quem o favoreça, quem o apadrinhe, quem defenda a sua Causa. Cousa notavel! Estava o Battista preso: achava-se mettido em hū Carcere; e, sendo tantos, os que o perseguiao, e concurriao para o seo trabalho, nao havia hum sò, que fizesse as suas Partes, e acudisse pela sua innocencia. Herodes, nao se dando por seguro com o ter no Carcere, o mandou carregar de ferros : Herodes tenuit Matth. Joannem, & alligavit eum. : 14. 3. Et vinxit eum in carcere, di- 17. zem S. Mattheos, e S. Marcos. Herodias, mulher do mesmo Herodes, sendo-o tambem de seo irmao Filippe, mão fatisfeyta com toda esta prisão, lhe procurava a morte, desejando-lhe beber o sangue: Herodias auteminsidiabatur il- V. 19.

li:

li : 6 volebat occidere eum. Sua filha com o exemplo, inducção de tão boa mãe, muyto despejada, e atrevidamente lhe chegou a pedir a cabeça em hū prato, sem mais razao, Marc. 6. que o querella : Volo, ut ... des mihi in discocaput Joannis Baptific. Os Farifeos, como huas Luc. 2.7, Viboras , contra elle , Genimina viperarum, se conjurarao todos em perseguillo, faciando a boa, ou mà vontade, que lhe tinhao, fegundo o de Chrif-Matth. to : Fecerunt in eo quacumque 17.11. voluerunt . E entre tantos perfeguidores do Battifta houve alguem, que tomasse a si a sua defesa? Houve, quemintentaffe mostrar a sua innocencia? quem patrocinasse a sua Caufa? So Chrifto: o qual, fabendo que o Battifta eftava\_ prefo, e na occasiao, emque este do Carcere mandou dous de seos Dicipulos perguntar ao Senhor, se era o Mesfias, diffe elle às Turbas, era o Battifta Profeta, e mais que Profeta: era o mayor dos nacidos: era outro Elias: era hū Anjo vindo do Ceo. Vede vòs, que culpas estas : vede, que crimes, e que delittos, para o Battifta fer calunniado, fer perseguido, fer ToJII.

preso: Joannes ... in vinculis. Cap. 12. 118. Ora eu hoje à imita- 1. ção de Christo hey de fazer as partes da Virtude: hey de vir com Embargos a esta prisao: hey de fer Advogado do Battifta para com os homens: queyra o Santo pagarme, com fer mco advogado para com-Dens. Por hum de dous principios, ou por hum de dous crimes podia o Battifta fer prefo; ou pelo que diffe, ou pelo que fez : ou por delinquir em palavras, ou em obras: que os peccados de penfamento, esses são sò para Deos; porque sò elle ve, e conhece os corações. E por nenhum dos taes principios mereciafer preso o Battista: porque primeyramente provarà, quanto ao que diffe, que foy verdade pura tudo, que disse; e que todas as fuas palavras, naő sò foraő irreprehensiyeis, mas todas louvaveis. Provarà mais, quanto ao que fez, e obrou, que todas as fuas obras, e accoes forao justas, e santas; e todas tao longe do castigo, quanto dignas de imitação. E por boa confequencia legitimamente deduzida destas duas premissas, que foy iniqua, injusta, e contra toda a razao a pria prisao do Battista. Estes sao os Embargos, que a ella opponho: e este serà o Argumento de todo o Discurso. Ajude Deos a doutrina, que todo elle inculca.

## S. II.

119. Primeyramente nao podia o Battista ser preso pelo que disse . E, para nos pouparmos logo a initancias, e a futterfugios da malicia; que he sempre o Promotor fiscal contra a innocencia; nem pelo que disse, nem pelo modo, com que o disse, nem pelapessoa, a quem o disse, devia ser preso. O que o Battista. disse, e que (segundo tres Evangelistas, que referem o successo) foy a causa toda, e todo o porque da sua prisao, foy que nao era licito a Herodes o escandaloso estado, em que vivia, tendo por mulher sua a que o era de seo irmão, estando este ainda vivo, como fentem S. Jeronymo, S. Pafcasio, S. Basilio, e com outros o B. Alberto Magno: Herodes misit, ac tenuit Joannem, O vinxit eum in carcere propter Herodiadem .... Dicebat enim ... Non licet tibi habere uxorem fratris tui. Estas sorao as palavras, que disse o Battista; e ellas sorao a causa toda, e todo o porque da sua prisao, e do seo Carcere: Propter Herodiadem ... Dicebat enim.

120. Com tudo estas mesmas palavras nao erao tanto. palayras do Battista, como erao palavras de Deos, e palavras duas vezes suas; porque erao escrittas, e tambem articuladas: escrittas com o mesmo dedo de Deos na segunda Taboa da fua Ley: e tambem articuladas; porque essa he a excellencia, e prerogativa grande dos Ministros de Deos, como era o Battista; que, quando fallao, principalmente com os Grandes, e com os Reys, como era Herodes, não fão tanto elles, os que fallao, quanto o mesmo Espirito de Deos falla por elles: Ad præsides, & ad reges ducemini .... Cum autem 10. 18. tradent vos, nolite cogitare 19.20. quomodo, aut quid loquamini ... Non enim vos estis, qui loquimini, sed Spiritus Patris vestri, qui loquitur in vobis. E, se a palavra de Deos, conforme a S. Paulo, nao se ata, nem se prende, Verbum Dei 2. Tim.

Marc.6, 17, 18,

non est alligatum, tambem nao devia fer preso, o que

era a Voz dessa palavra. 121. Era o Battifta Voz do Joan. 1. que clamava : Ego vox clamantis: e que havia de fazer a Voz do que clamava, fenao clamar tambem, e clamar contra as enormidades, contra as abominações, que eftava vendo, e testimunhando com feos proprios olhos? Effa he a obrigação dos que fao vozes de Deos, e orgaos, por Mai. 18. onde Deos falla : Clama , ne ceffes : quafituba exalta vocem tuam, O annuntia populo meo scelera eorum . Era Missiona-

70an, rio do Eterno Padre : Fuit homo missus à Deo : e que havia de fazer hum Missionario tao divino, fenaő reprehender peccadores, arrancar vicios, evitar escandalos, tirar occafioes, deftruir peccados? Effe he o officio de Missionario, e esse he o fim todo da Missa; Ad omnia, que mittam to, ibis ... Ut evellas , & destruas,

O disperdas, & diffipes. Era Precursor do Verbo Divino Encarnado, que veyo dian; te preparar-lhe os caminhos: rare vias ejus: e como havia

Inc. 1. Preibis ante faciem Domini pade devxar na estrada mais real hum padrasto, em que os olhos de todos tauto se offendiao ? De que outra forte havia de applanar os caminhos aíperos, e pedragosos, nem endirevtar os torcidos, como (fendo Precursor) tinha a seo cargo: Erunt prava in directa, & af- Cap. 3.5. pera in vias planas? Era emfim Premuncio do novo Sol nacido: Hic venit, ut teflimo- 704n. 1. nium perhiberet de lumine : e 7. que havia de fazer esta Estrella

d'Alva, ou a Aurora deste Sol, fenao diffipar trevas, defterrar fombras, allumiar cegueyras, quando esse era o seo proprio ministerio : Illuminare , Zur. 1. bis, qui in tenebris, o in 79.

umbra mortis sedent ? 122. Poes, fe eftas crao as obrigações do Battifta, que crime foy,ou que delitto comprir o Battifta com as suas obrigações. Se elle o não fizera affi, feria fervo muyto mào, e entañ merecia elle bem o caftigo: .entaő era bem empregado o Carcere : Ille autem fer- Cap. r. vus, qui cognovit voluntatem 47. domini sui, & non preparavit, 6. non fecit secundum voluntatem ejus, vapulabit multis: mas ha de ser castigado o Battista, fazendo a vontade a feo Senhor; fazendo o que feo Se-

nhor

nhor manda, e satisfazendo aos officios de bom servo? Sinta embora Isaias o callar se, quando devia reprehender a Nii 6.5. El-Rey Ozias, Va mihi, quia tacui: Quia Oziam non reprebendi, comenta S. Jeronymo: mas tambem ha de sentir o Battista, emendando em si o em que faltou Isaias? Ha de chorar o Profeta o nao reprehender a Ozias, e ha de amargar tambem o mais que Profeta reprehender a Herodes: Nonlicet tibi?

## S. III.

123. Oh! que tudo està no modo. Bem podia o Battista comprir com a fua obrigação, e reprehender a Herodes; porèm secretamente: amoestasfe-o; fosse porèm a amoestaçaő em particular : mas publicamente? no meyo da praça: (como diz Chrysostomo) In medio fori ? E a graça he, que assi devia de ser. E porque nao reprehenderia a Herodes o Battista publicamente, seera tambem publico o seo delitto? Porque nao se havia de abominar no meyo da praça o seo peccado, se elle andava jà pelas praças tao manifesto,

e tao sem rebuço? Quando os peccados fao occultos, e secretos, que seja tambem secreta, e occulta a sua reprehensao, està bem: mas, quando o peccado he tao patente, e notorio, quando anda à cara descuberta, ou descaradamente aos olhos de todos, porque ha de andar a reprehensao rebuçada?

124. Resucitou Christo filha do Princepe Jairo; e resucitou tambem o filho da Viuva de Nain: porèm com hũa muyto grande, e muyto notavel differença. A filhade Jairo refucitou-a em sua casa, lançando primeyro fora della a grande turba, que havia concurrido a celebrar o tuneral, ou as exequias daquelle tempo, e dizendo a todos, que não estava a Princeza morta, fenao dormindo : Re- Matt. 9. cedite: non est enim mortua puel- 24.25. la, sed dormit .... Et, cum. ejecta esset turba, ... tenuit manumejus, & furrexit puella . O. filho porèm da Viuva de Nain resucitou-o no meyo da rua, e à vista da turba toda, que o accompanhava a elle, ou (como diz a Escrittura) à mesma mãe, que o conduzia à sepultura; porque ordinaria-

men-

Luc. 7.

mente estas assistencias, e attençoes, nao respeytao tanto aos mortos, como aos vivos: não a os que vão, fenão a os que ficao : Et turba civitatis multa cum illa : quamo eum vidiffet Dominus ... acceffit, O totigit loculum ... O ait : Adolescens, tibi dico surge. E porque ha Christo de resucitar a filha de Jairo com tanto recato; e o filho da Viuva com tanta publicidade, e à vista de hū povo inteyro? Donde efta differença de refurreyções ? Da differença das mortes. Ambas estas mortes corporaes representavao as espirituaes do peccado: porem com esta desfemelhança entre fi, que a da filha de Jairo, estando defunta dentro de casa, e com as duvidas, se verdadeyramente estava defunta, ou se dormia, fe o fono era da morte, ou da vida, reprefentava a hű peccador fecreto: o filho porèm da Viuva de Nain, levado jà pelas ruas, e praças à sepultura, representava a hū peccador publico, e por tal de todos conhecido: e. quando os peccadores fao defte jaez, affi devem fer tambem as fuas refurreyções, ou as repreheníoes para ellas: tambem devem fer publicas, e taó fabidas de todos, quanto devem ao contrario fer occultas, 
e particulares, as que faó de 
peccadores tambem occultos: eflas haó-fe-de dar, fem ninguan as faber: Cúm eptélu effet turba: aquellas noticiando-fe a todos: Et turba civitatis multa com illa.

125. O que Chriffo usou com as Figuras, ufou tambem com os Figurados. A mulher Adultera não reprehendeo o Senhor, fenao estando so por sò com ella : Remansit solus Joan. 3. Tefus, & mulier in medio ftans: 9. entao he, que lhe diffe, nao tornasse a peccar : Vade, & V. 11. jam amplius noli peccare. Ao Paralytico na meima forma: dando-lhe o Senhor a faude para a enfermidade do corpo na presenca de muytos; a reprehenfao, pelo que tocava à doença da alma, e ao peccado, guardou-lha para quando depoes o encontrou particularmente no Templo : Posted in- Cap. s. venit eum Jesus in templo, & 14. dixit illi ... Jam noli peccare, ne deterius tibi aliquid contingat . Affi, e defta forte fe havia Christo com os peccadores occultos, cujo peccado, e cul-

pa se nao sabia. Aos Escribas

porèm, aos Fariscos, aos Publicanos, que atè no nome traziao a recommendação do que erao, como os reprehendia o mesmo Senhor? Nas pracas, na Synagoga, no Templo, no alto dos montes, fempre publicamente na presença de todos, como o mesimo Se-Joan. 18. nhor disse: Ego semper docui in

synagoga, & in templo, quò ommes Judai conveniunt: Oin occulto locutus sum nibil.

126. Poes, o que fez Chrifto, razao he, que o fação tambem os seos Ministros: justo he, que publicamente clamem contra os peccados, como o Cap. 7. mesmo Senhor clamava: Clamabat ergo Jesus in templo docens. E não so nos templos, senao tambem nas praças, e no mais alto dos montes, donde melhor se oução os seos brados; que, quando os peccados vao de monte a monte, atè dos montes se hao de fazer Ifai. 40. pulpitos: Super montem excelsum ascende tu, qui evangelizas Sion: exalta in fortitudine vocem tuam, qui evangelizas Gerusalem. Cheque a reprehensao, onde chegou o escandalo; que nao he culpa do Prègador manifestar o pecca-

do, estranhando-o, quando

a malicia o fez ja publico, commettendo-o. Que culpa tem o Sol de manifestar com suas luzes os defeytos, que se expoem aos seos rayos? A culpa he dos que sem pejo, nem vergonha, nao reparao em as-foalhar esses defeytos. Os Ministros de Deos, os Prégadores do Evangelho, fao Sol, fao Luz do Mundo: Vos estis lux mundi, disse o mesmo Senhor, 14. de quem são Pregadores, e de quem são Ministros: se o Mundo està chevo de peccados, e de escandalos pelo pouco pejo dos homens, como podem devxar de apparecer à vista destes Soes, e destas Luzes, quando ellas se espalhao pela Doutrina?

127. Era o Battista aquella luminosa, e ardente Tocha, que allumiava toda Judea: Erat lucerna ardens, & lucens, Joan. 5. disse delle o mesmo Christo: e, se Judea toda estava cheya pelas suas ruas, e pelas suas praças do escandaloso incesto, e adulterio de Herodes, como podia deyxar de apparecer efte escandalo aos rayos daquella Luz? Se era Luz, que lhe ardia a Herodes, Ardens, & lucens, tivesse elle paciencia, ou não se queymasse tanto. O

B.Al-

Alb. M. B. Alberto Magno, repartindo a Luz, e o ardor defta Tocha do Battiffa, diz, que a Luz era para os outros, e o ardor para fi : Ardens fibi, lucens nobis: mas hua, e outra calidade, ambas se juntarao em Herodes; porque era o Battifta Tocha, que ao mesmo tempo, que o allumiava, tambem lhe ardia: e daqui vinha o aborrecer elle tanto esta Tocha, e efta Luz: mas coytado, nisso mesmo se condennava; porque sò, os que obrao mal, a-Toan, 3. borrecem a luz : Omnis enim ,

qui male agit , odit lucem ..

### §. IV.

128. Si; mas era Herodes hū Rev; e pudera tambem o Battifta attender aquelle inviolavel decoro , e fagrado respeyto, com que se costumao trattar as Magestades . E. que importava fosse Herodes Rey, nem que importava odecoro, e o respeyto da Magestade Real, para devxar de fer reprehendido, se elle, fendo Rey, e com toda a fua Magestade, não devxava de fer escandaloso ? Tambem Abimelech era Rey, tambem tinha Magestade Real; e, porque metteo em feo palacio a... Sara mulher de Abraham , (e mais era com a innocencia, ou. com a desculpa de imaginar fer fua irmaa) o reprehendeo. asperamente hu Anjo. Tambem David era Rey, e tal Rey; e porque, abufando do feo Real poder, tomou a si a Berfabé mulher de Urias, o reprehendeo severamente o Profeta Nathan . E porque , furtando tambem Herodes a Herodias mulher de seo irmao Filippe, o nao reprehenderia. com a mesma aspereza, e severidade o Battifta , fendo tambem Profeta, como o de David, e fendo juntamente Anio, como o de Abimelech: Propheta Alti/fimi vocaberis: Luc. 1. Ecce ego mitto Angelum meum ? 76.

129. Nao tem os Reys, por into.
Reys, privilegio de feremmaos: mas antes, por iffo
mefino que faō Reys, temdobrada obrigação de ferem
bons. Por iffo mefino que afortuna os poz no alto, et mais
à vifta de todos, a rodos devem fervir de exemplo. Saó
o primeyro Movel, a cujo
movimento haó de compaffar
os feos os mais Orbes, e Aftros inferiores. Haó de obedecer a Deos da forte, que-

Digwood Google

que-

querem fer obedecidos de feos Vasfallos : e hao de ter aquella pontualidade em observar os Divinos preceytos, que ducrem tenhão os outros na observancia das suas Leys. E, fe os Reys, em lugar deftes exemplos, derem escandalos, tanto mais devem fer reprehendidos, quanto he nelles mayor a obrigação de feremirreprehensiveis . Que cuipa fov logo, e que crime tao de leia Magestade, que, faltando a todas as fuas obrigações El-Rev Herodes, e quebrando a Ley Divina, a Natural, e a de todas as Nacoes, ainda barbaras, (porque todas abominarao fempre o adulterio ) nao faltasse à sua obrigacao, e ao seo officio o Battista; estranhando, como Miniftro de Deos, que era, reprehendendo hū tao grande, e tao escandaloso excesso? Oue delitto foy efte, tanto contra a Soberania Real, para fer logo o Battifta prefo, e mettido em hu Carcere ?

130. Tenho-me eu com os Reys, (e mais nao erao muy fantos) diante dos quaes fallava David, ainda antes de ser tambem Rey, e quando ainda fallava sò como Profeta . Diz elle no Pfalmo Cento. e dezoyto, que fallava diante. dos Reys, e das Mageftades fobre a observancia, que deviao ter, e com que deviao guardar os preceytos, e Leys Divinas, e que nem por islo o confundiao : Loquebar de tef- Pf. 118. timoniis tuis (idost in præceptis 46. tuis annuntiandis, & fuaden- Beda. dis, commenta Beda com ou- Lori . tros ) in conspectu regum, & non confundebar . Eu bem fey, que absolutamente não he muyto fallar diante dos Reys, fem fe confundir, quem falla; porque de tal forte pode elle. fallar . Ordinariamente , quem falla com lifonia, falla femconfusao; posto que bem a pudera ter de fallar atfi. O ponto està fallar de tal modo diante dos Reys, que os mesmos Reys se confundao; e nao sejão confundidos, os que fallao. Este milagre succedeo a David; mas nao fuccedeo affi ao Battiffa. Verdade he, (para que demos o feo a feo dono ) que, com o que ouvia-Herodes ao Battifta, se confundia muytas vezes, e de confufo fazia muytas coufas, que lhe ouvia: Audito eo, multa fa- Mar. G. ciebat : mas , fem embargo 10, de toda esta confusão de He-

Lyr. Reda Caet.

rodes (nunca ella devia de fer muyto legitima; fenao hypocrita : e, fe he testimunho, primevro lho levantàrao S.Jeronymo, S. Anfelmo, Lyra, Be-Hier. da e Caetano) fem embargo, Ansel. digo, de toda esta confusão de Herodes, o certo he, que o Battifta tambem fahio confundido, e fundido em hú Carcere : Hoannes in vinculis .

### S. V.

131. Se poes o Battiffa, ( para que colhamos as velas ao Difcurso) nem pelo que diffe, nem pelo modo, com que o disse, nem pela pessoa, a quem o diffe, merecia fer prefo, e encarcerado; porque razao està no Carcere, e em prisoes o Battista: Joannes in vinculis? Por nenhua razao, fenaő sò pela muyta femrazao, que sempre houve, ha, e ha de haver no Mundo; que jà nao ha de ser melhor, do que he, e do que tem fido. Eftà o Battista preso, porque no Mundo jà nao ha verdade; e sò nelle reyna, e tem lugar a lifonja, e a mentira. A verdade na Terra he que naceo : Pfal.81. Veritas de terra orta est: mas nao fe creou: em nacendo lo-

go começou a decrecer, e a diminuir : Diminute funt ve- Pfalm. ritates à filiis hominum, dizia jà em seo tempo David. E foy esta diminuição com tal excelfo, tanto foy decrecendo, e defapparecendo a verdade, que jà no tempo do Battifta, e de Herodes, nem o nome fe The fabia . Quid eft veritas ? perguntou Pilatos contempo- 18.38. raneo do mesmo Herodes:Que coufa he, ou que quer dizer verdade? Vede agora là com esta tao grande, e tao veloz diminuição, em que termos fe acharà hoje a verdade no Mundo ?

132. A' verdade substitution a lifonja, ou a mentira; que he o mesmo : e, sendo estamuyto ordinaria entre os homens de huns para com outros : Diminutæ funt verita- Platiti. tes à filis bominum : vana lo- 2.3. cuti funt unufquifque ad proximum suum, he muyto mais commum, e vulgar para com os Reys, para com os Princepes, e para com os Grandes. Para com estes, vos digo eu, que chovem as mentiras, e as lifonjas, fem que a verdade jà mais appareça : tudo fe lhes approva, ainda o mão; porque tal cor fe lhe dà, que pa-

rece bom . Sao os lifongevros, e mentirofos, como os Camelegens. Deffes diz Tertulliano, que se sustentao do ven-Tertu to : De vento cibus : e Plinio diz, que se vestem de todas as

cores dos objettos, que tem Pin. prefentes: Reddit femper quemcumque colorem attigerit proxi-

me; exceptua porem com outros Nazianzeno a cor branca: Nazian, Chamaleonem in quovis facile mutari ajunt, (diz elle) atque omnes subinde colores, candore uno excepto , suscipere . Taes os mentirofos, e lifongeyros: bebem os ares, e os ventos, De vento cibus, por agradarem àquelles, de quem dependem; e, como não fe agrada contrariando-se a vontade, e o appetite, vestem-se para isso de tantas cores, quantos fao os affettos, e as inclinações, que reconhecem, onde tem\_ a dependencia: Reddit quemcumque colorem attigerit . Hua sò cor nao trajao, que he a branca, Symbolo da Verdade, e Sinceridade Christaă : Candore uno excepto. Posta poes de parte a verdade simplez, e fingela, como a cor branca; e valendo-fe a lifonia de todas as mais cores, que sempre são compostas, e de misturas, a tudo dà cor ; porque para tudo a tem: não ha vicio, nem peccado, que nao còre : nao hà reposta que seia fimplez de Si, ou de Nao: todas vao fempre de miftura ; os Sis mifturao-fe com muytos Naos; os Naos compoem-fe de muytos Sis, para que nem o Si pareca Si, nem o Nao

pareca Nao.

133. Esta he a frase, este o modo, efta a linguagem, que corre vulgarmente no Mundo, como lingua materna. Vai agora a desgraca, Foy por mal de peccados o Battifta fallar noutra lingua: foy principiar no Mundo a mesma Doutring, que Christo depoes enfinou nelle, fazendo que o Si fosse Si, e o Não fosse Não: Sit fermo vefter eft , eft : non , Mate non : foy dar hu Nao simplez, nu, e despido; porque verdadeyro : Non licet : e que The fuccedeo ? Nada , Carregarao-no de ferros, e derao com elle em hum Carcere; Jounnes in vinculis .

#### S. VI.

134. Este foy o castigo, e aquella a culpa do grande Battifta. Mas ah! como temo fe use ainda hoje em certo modo com muytos Ministros de Christo, o que entao com elle; porque nao fev, que o Mundo esteja mais emendado, nem a verdade nelle mais introduzida . E , fe nao , experimentai-o . Ide ora dizer hua destas verdades a hū Grande, a hū Poderofo, costumado a ouvir sempre lifonias, e os Sis, ou Amens a tudo, que diz : ide dizer-lhe ao que faz, ou no Pulpito, ou no Confessionario: Nonlicet tibi, e vereis, o que vos fuccede. Nao vamos mais longe. Olhai para os gaftos tao superfluos, que nestes tempos, e neste tempo tem introduzido a vaidade, acrecentando-se para elles empenhos a empenhos, e sem esperança de fe pagarem , nem huns , nem outros; e dizey a hū deftes empenhados, não menos nos fauítos, que nas dividas: Senhor, effes gaftos tao fuperfluos nao fao licitos a quemdeve tanto do alhevo: esses luzimentos, effes efplendores, fem pagar dividas ja antigas ; antes acrecentando para elles outras de novo; nao pode fer em boa conciencia: fe as dividas antigas atè aqui se nao pagarao : quando se pagarão as

antigas, e as modernas, indo-se augmentando sempremais, e mais os luzimentos ? Isso he, querer luzir à custaalheya; e nao ha cousa mais abomiavel diante de Deos.

135. Sendo quatro os Elementos, que Deos creou, sò de tres fez mencao Movíes entre as obras da Creação; e no quarto nao fallou. Fez menção da Terra: Creavit Deus Gen.i.i. celum, & terram : fela da Agua: Fiat firmamentum in me- V.6. dio aquarum, & dividat aquas ab aquis: fela do Ar, superior às mesmas aguas : Spiritus Do- V. mini ferebatur super aquas : e do Fogo nao fallou palavra. E porque? Porque o Fogo he hua creatura, que todo o seo luzir he à custa dos outros: para fuffentar o luzimento das fuas chamas, que todas fe vão ao ar, tudo abraza, onde chega; fazendo muytas vezes arder cafas intevras : e he taó abominavel efte modo de luzir aos olhos de Deos, que não quiz se numerasse o Fogo entre os mais Elementos, ecreaturas, às quaes havia elle de dar a approvação de boas : Vidit Deus cuncta, que fece- v.tu. rat , & crant valde bona . Que luza o Sol, como Sol, sò fem

igual,

de-o fazer; porque luz do seo, ou tem de si as luzes sem aju: das de outrem: mas que ha de querer luzir, como Sol, o Fogo, quando, para elle luzir, he necessario o outro arder! Melhor me estou neste particular com o luzimento das Eftrellas, da Lua, e dos mais Planetas; porque, aindaque todos estes Astros luzem com luzes emprestadas; todos com. tudo luzem moderadamente: Judic, não fazem desordens: Stellæ manentes in or dine ... fuo: accommodaő-fe; ainda que naő fejao para aparecer à vista do Sol. Porem que o fogo queyra fubir sempre em luzimentos, elà và buscar em competencias ao Sol, quando para esse luzir, henecessario pòr tudo a assar? Abomina-o Deos, e abominao-no tambem os homens de boa razao. Poes, Senhor, se nao sois Sol, que tenhais do vosso os luzimentos, evos he necessario pedirdes emprestado paraluzir, luzi ao menos moderadamente, como os Aftros; e nao queyrais luzir sem moderação, como o Fogo, que nada lhe basta; porque isso nao he licito: Non licet tibi?

igual, nem femelhante, po-

136. Ide ora dizer esta verdade de si tao clara: ide dizer este Nao tao verdadevro. Oh Deos nos livre! Não vos prenderão com as mesmas cadeyas do Battista; mas mettervoshao em outras, nao menos de ferro, e de bronze; que affi chamou à lingua de hum maldizente o Espirito Santo pelo Ecclesiastico: Beatur, qui tec- Eccli. tus est à lingua noquam, ... 6- 24. qui non attraxit jugum illius, & in vinculis ejus non est ligatus. Jugum enim illius jugum. ferreum est: & vinculum illius vinculum æreum est. Dirao de vòs, que sois hū idiòta, que fois hū escrupuloso; que sò servis de enlaçar, e attar as almas, e de fazer mais estreyto o caminho do Ceo, do que o: fez Christo. Estas, e outrasfao as prisoes de ferro, ou de bronze, em que vos hao de metter. E, para que tenhais em tudo vossos visos, ou vosfas femelhanças com o Battifta, tambem do modo, quepodem, vos hao de tirar a cabeça; porque hao de querer mostrar, que a nao tendes, e fazer-vos della prato nas conversações.

137. Mas pouco importa tudo isso, ò Ministros do E-

van-

vangelho, o Pregadores da palavra de Deos . Nem porisfo cesseis de clamar contra os vicios, e de reprehender os peccados; que essa he a vossa Nai. 58 obrigação : Clama , ne cesses ... O annuntia populo meo feelera eorum. Nao temais; e forta-

lecey-vos com a força da mefma palavra Divina, que prè-Cap. 40. gais : Exalta in fortitudine vocem tuam, qui evangelizas Jerusalem: exalta, noli timere. Essas mesmas prisoes, em que vos metterem, ferao para vòs tao gloriofas, como injustas. E que mayor gloria podeis ter, que ver-vos em prisoes, como o Battista, por comprirdes, como elle, a vossa obrigação? Vinculum illius vinculum greum est: Yoannes invinculis.

#### S. VII.

138. Se fov injustamente preso o Battista pelo que disse, nao menos o foy pelo que fez. Affi como todas as palavras do Battifta forao verdadevras. affi todas as fuas obras forao fantas. Referillas he escusado; porque nao oro hoje do Battiffa; oro por elle. Bafta dizer, (e he para mi a mayor

prova) que, querendo, e deiejando muyto os Farifeos calunniallo, nao acharao nunca que calunniar, nem que dizer das fuas obras; fendo que atè no Ceo puzerao a bocca: Posuerunt in calum os suum. Psalaz. E, para que de todo se não 9. frustrasse o seo deseio, e a sua mà, e perversa intençao, vendo que nao podia affentar bem a calunnia no que obrava, forao-na por no que nao obrava : porque não podiao condennar, o que o Battifta fazia, condennarao-no pelo que não fazia : Venit Joannes Matth. neque manducans, neque bibens, 11. 18. & dicunt : Demonium babet : calunniàrao-no de nao comer, nem beber : efta era toda a\_ culpa do Battifta: este o crime todo, em que affentava a murmuração, e a calunnia

dos Farifeos . 130. Eu bem fev , que tambem para com os homens ha peccados de omissão. Mas omissao, que seja peccado, fem haver preceyto? Para com Deos sò entao fao peccaminofas as omiffoes, quando fao de preceyto as obras, que fe omittem; e para com os homens hao de fer culpaveis atè as omissões do que não ha obri-

obrigação de obrardes ? O Battista nenhua obrigação tinha, nem preceyto de comer, e beber, como o faziao os Fariseos; que hua, e outra coufa faziao bem : e este nao comer, nem beber ha de fer culpa, e ha de ser materia de murmuração, e de calunnia? Ora bem se ve, que he isto força de querer calunniar, e murmurar do Battista. Mas toda esta força nao chegou nunca, nem pode chegar ao que o mesmo Battista fazia, e obrava; que tao justas, e ajustadas erao as suas acçoes, e tao rettas, e santas todas as fuas obras.

140. Poes, se todas as obras do Battista erao tao justas, e fantas, que nem os Fariseos lhes podiao por bocca, porque o prende Herodes? porque o mette em prifoes, Joannes in vinculis? Por isso mesmo, que era Justo, e que era Santo em tudo, o que obrava, e fazia. Ouvi a S. Mar-Marc.6. cos: Herodes metuebat Joannem, sciens eum virum justum, & sanctum: & custodiebat eum: Herodes (diz o Evangelista...) temia ao Battista; porque sabia muyto bem, que era hu Varao Justo, e Santo; e por.

isso mesmo que o tinha por Santo, e Justo, o punha em custodia: Et custodichat eum. Nao vos pareça força de equivoco, nem fentido violento; porque não he senão muyto natural, segundo a Exposiçao, que jà dissemos, de S. Jeronymo, Santo Anfelmo, Lyrano, e outros muytos Expofitores, fundados no que diz S. Mattheos, e no que disse tambem Christo, chamando a Herodes hypocrita fingido, e com simulações de rapoza:

Dicite vulpi illi.

141. De sorte que o animo verdadeyro de Herodes era, fazer todo o mal ao Battista, atè lhe tirar a vida : Volens illum occidere, diz S. Mattheos: 14.5. mas este mesmo animo encubria, e dissimulava com as apparencias do favor, que lhe fazia. Mostrava no exterior, que o ouvia com agrado: Li- Marc. 6. benter eum audiebat: mas no 10. interior era com odio, e aborrecimento. No exterior guardava-o de Herodias, para que esta lhe nao tirasse a vida: Et custodiebat eum: mas nessa mesma guarda, ou custodia o prendia, para ser elle, o que lhe desse a morte: Volens illum occidere. E tudo isto por-

20

que?

Zuc. 13.

que? Porque fabia, que era Justo, e Santo: Sciens eum. virum justum, & fanctum.

#### §. VIII.

142. Nem vos pareça isto cousa nova, ou singular em-Herodes, e no Battiffa; porque he muyto ordinaria, emuyto commum nos Justos, e peccadores. Toda a razao, e toda a cauía, porque ordinariamente os Iustos, e Virtuosos são no Mundo tão perfeguidos dos peccadores, eimpios, nao he outra, que o ferem Virtuofos, e o ferem. Justos . De maneyra que o meimo he, por-fe hu Justo em campo, armar-fe contra o Demonio, contra o Mundo, econtra a Carne; trattar de falvar-fe por meyo de boas obras, de frequencia dos Sacramentos, de exercicios fantos, emfim de viver justa, e rettamente, que os mãos, e impios armarem-se tambem de arco. e frecha, e começarem a affetteallo, fazendo-o logo de Justo Martyr, e outro S. Sebastiao ..

143. Diffe-o affi David no Pfalmo Seffenta, e tres, que ao principio jà tocamos: Pro-

texisti me à conventu malignan- Psalm. tium,à multitudine operantium 63.3.4.5. iniquitatem: quia intenderunt arcum rem amaram, ut fagittent in occultis immaculatum, Reparai bem naquelle In occultis, que tem mayto, que reparar . Era tambem muyto, ( e puderao-se recear de outra casta de prisão, que a do Battifta, fe affi fora) que os màos, e peccadores. se oppuzessem declaradamente à Virtude por Virtude, e às claras perseguisfem, ou affetteaffem ao Justo por Justo, e Virtuoso, e por fe dar ao exercicio de boas obras .. E entaő que fazem? Pelo não fazerem às claras, mettem-fe no efcuro : In occultis. Como não achao, a que fazer tiro , là vao buscar hum mas, hũ fe naổ, hũ naổ fey que; emfim huas faltas occultas, e tao occultas, que se nao vem, nem podem ver, para affi mais a seo salvo o affettearem : Us fagittent in occultis. Mas, fe as faltas fao occultas, e não fe vem, como lhe fazem eftes Sagittarios, ou effes affetteadores a pontaria, para nao errarem o tiro? Ahi vereis, e ahi se descobre bem a sua malicia, e a causa, ou o porque da sua perseguição. He que

naõ

V. 21.

nao sao as faltas, ao que atirao; o alvo he a Innocencia: atirao ao fer Justo, ao fer Santo, ao ser immaculado: Ut sagittent in occultis immaculatum. Esta, e nao outra, she a causa de lhe atirarem : este a porque todo de o perseguirem, diz David.

144. E dizia-o, nao sò com a experiencia alheya, e nos outros, mas com a propria, e em si mesmo. Por isso no Psal. Trinta,e sette, referindo a perseguiçao, que lhe faziao estes impios Sagittarios, dizia, que todos se confirmàrao em serem inimigos seos declarados: Ini-Tfal. 37. mici autem mei ... confirmati sunt super me : que creciao em numero, e se multiplicavao cada vez mais, os que de coração o aborrecião maliciosa, e cruelmente: Et multiplicati sunt, qui oderunt me inique: que, costumados sempre a dar mal por bem, de continuo o murmuravao, e detrahiao: Qui retribuunt mala pro bonis, detrabebant mihi. E a causa de todo este motim? o porque de toda esta cruel, e con-Ibidem. jurada perseguição ? Quoniam sequebar bonitatem, diz David: Porque procurava ser bom: porque me dava à Vitude: porque seguia o caminho de falvar-me. Não era outra a causa de assi me perseguirem, e de assi me atirarem : nenhū outro era o porque, senao este: Quoniam sequebar bonitatem.

S. E estava jà tanto nisto o fanto Rey, que, quando fazia algua boa obra, ou atto de Virtude, logo recorria a Deos, pedindo-lhe o livrafse destes assetteadores: Feci ju- Ps. 112. dicium, & justitiam: non. tradas me calumniantibus me: Fiz, Senhor, o que era razao, (dizia a Deos) fiz, o que era Virtude: peço-vos agora, que me livreis dos que me calunniao. De forte que sò por exercitar-se no que era bom, racionavel, e virtuoso, he que se temia David da calunnia dos mãos; porque so isso he, o que elles calunniao: ahi sò vao parar todas as settas das suas linguas. Não me receara eu tanto, dizia David, obrando mal, como me temo, obrando bem; porque no mal callao eftes a bocca 🛶 🗧 e no bem he sò que a poem : Feci judicium, & justitiam. non tradas me calumniantibus me . S. Joao Chrysostomo diz, que aquelle Feci judicium, & justitiam val o mesmo, que

dizer o fanto Profeta, que exercitàra todas as Virtudes . e comprira com todos os precevtos da Lev de Deos exatta, e perfeytamente; que he o meimo, que fer Santo, e Santo de boa marca : Illud indi-Chrifell, cat , (diz o Santo Doutor) /c nirtutes omnes, omniaque mandata numeris omnibus expleviffe: e, quanto David era mais Santo, e mais Virtuofo, tanro mais se temia do que diriao os impios, e peccadores; porque, como elles dizem mal do bom , por isso mesmo , que he bom; tanto mais bom. quanto mais murmurado: tanto mayor Santo, quanto mais perseguido : Feci judicium. ES jullitiam : non tradas me calumniamibus me .

a 45. E (e na6,00w) aos medios, nos íngios, nos fallando com outros, fena6 comígo, e entre fi mefinos, o node fem nota, nem perigo mais fe declara6. Fixera6 effets hía vet di Concilio, ou hum Conciliabulo, e da conferencia, quemente fi tovera6, affendra6 uniformemente todos por ultima concluida6 cercarem ao Juño, affrontarem-no, per deguirem-no, a tormentarem-no, e emfin provarem-lhe.

em tudo a paciencia : Circum- San . veniamus ergo justum . . . (di- 12.19. zem no Livro da Sabedoria...) contumelià . & tormento interrogemus eum,... O probemus patientiamillius . Esta fov a refolucao . E o porque qual tov? Quoniam contrarius eft operi- v. ... bus nostris : Porque he contrario às nossas obras . Nao o puderao elles dizer mais claro. As obras dos impios jà se fabe quaes fao; torpezas, adulterios, vinganças, roubos, homecidios, e outras abominações femelhantes. As dos Justos, que fao oppostas, e contrarias a estas, tambem fao conhecidas; humildade, foffrimento, mansidao, caridade: e affi dos mais exercicios fantos, e de Virtude. Poes este he todo o porque de ferem tao perfeguidos, e tao murmurados dos impios, confessado pela sua mesma bocca: Quoniam contrarius est operibus nostris . ,

#### S. IX.

146. Mas he tao alheyo de todo o entendimento este Porque, este Quoniam, que nao pode nelle aquietar a razao. Porque o Justo he Justo, en

16.30.

Virtuoso: porque he bom, e obra bem; por isso ha de ser perseguido do impio, e do: mào? E qual serà a causa desta semrazao? qual o porque deste porque? He porque ser Justo, bom, e Virtuoso saz. fer ao impio, e mão muyto peor. D'El-Rey Achab diz a Escrittura, que fora o peor homem que atè entao houvera: Fecit Achab ... malum in conspectu Domini, super omnes, qui fuerunt ante eum. E que fez Achab para ser tido pelo peor homem de todos feos antepassados? Não o louvo de bom; porque foy muyto mao: mas outros houve tambem maos, como elle. Se foy Idolatra; primeyro o foy Jeroboao, e de todos os Idolatras, entre os Reys de Israel, o primeyro. Se foy ladrao, porque furtou a Naboth a sua vinha; mayor ladrao foy Zambris, porque furtou todo oReyno de Ifrael, tomando delle tyrannica, e injustamente a posse, e investidura. Poes que tem logo El-Rey Achab de mão mais, que os outros Reys maos, para ser peor, que todos elles: Super omnes, qui fuerunt ante eum? Tinha, diz Burgense, ser mào à vista de

Elias; que o fazia ser muyto peor: Ed qued tempore suo flo- Burg. ruit Elias; & tamen ipse remansit in obstinatione sua . Era Elìas Justo, era Virtuoso, era Santo, era dado ao exercicio de obras boas, fervoroso no serviço de Deos, e zeloso da sua honra; e, à vista de toda esta Santidade, e do exercicio de todas estas Virtudes, ser Achab ainda impio, e nao se converter de seos vicios, e peccados, isso o fazia ser muyto peor, e peor que todos os mais, a quemfaltàrao estes exemplos: Fecit Achab ... malum in conspectu Domini super omnes, qui fuerunt ante eum ..

147. Eys aqui logo porque os impios, e peccadores nao podem soffrer aos Justos, e Virtuosos, por isso mesmo que são Virtuosos, e que são Justos: eys aqui o porque abominao tanto as suas boas obras, e porque calunniao o seo bom viver. He a vida justificada... hua viva reprehensao da distrahida: são as boas obras do Justo hūa accusação continua das más, e perversas do peccador: he a conciencia boa hũ equleo de tormento, em que està padecendo continua-

dos

dos torcedores hua mà conciencia: e com todos effes torcedores, com todos estes equleos, e tormentos, comtodas estas accusações, e reprehençoes continuas, ainda affi perseverar no mal, na impiedade, e no peccado, nao he sò mào, he mais que mào: e tudo isto junto he, o que nao podem foffrer nem aturar os meimos impios, e o que nao pode tambem aturar, nem foffrer Herodes . (Para que nos recolhamos, donde fahimos.)

#### S. X.

148. Era o Battifta outro Elias, como lhe chamou o Matth melmo Chrifto : Ipfe eft Elias: 11. 14. e deste Elias era Herodes o Achab . Affi como d'El-Rey Achab diz a Escrittura, que a fua maldade fora mayor, que a de todos feos predeceffores : Fecit Achab malum fuper omnes, qui fuerunt ante eum; affi d'El-Rey Herodes diz a mesma Escrittura, que a maldade de prender ao Battifta por amor de Herodias fora a mayor de todas, as que

Luc. 3. atè entao havia obrado : De 19, 20. omnibus malis, que fecit Herodes, udjecit & boc Super omnia . O inclusit foannem in carcere, diz S. Lucas. E em que efteve o mayor desta maldade, ou o peor defte peccado? No mesmo, em que esteve o de Achab, O peor mal de Achab, o que mais aggravou a fua malicia, foy perfeverar em fer mão à vifta do primeyro Elias: Ed qued tempore fuo floruit Elias; O tamen ipfe permanfit in obstinatione. fua; e o peor mal de Herodes; o que mais exagerou a fua maldade, e a fez exceder todas as da fua vida, foy o continuar em fer mão à vista do fegundo Elias, o Battifta.

149. Eraő as obras, e accoes do Battista todas puras, todas castas; e tanto, que (como notou o douto Sylveyra) sò por nao ver, nem fallar à infame, e torpe Herodias, a nao reprehendeo a ella, senao a Herodes: Joannes ob fuam eximium virginita- 1.lib. 5. tem verebatur mulieris fermo- 6.4.9.9. nes : ideòque refugit petulantem fæminam alloqui : e, à vista de tanta pureza, ser Herodes ainda tao impuro: à vista do Battista nao querer trattar com Herodias, nem da sua conversao, perseverar Hero-

des

des no feo mão tratto, continuar no mesmo incesto, e no mesmo adulterio: e, para o fazer com mais soltura, metter ao Battisa em húa prisão, he maldade sobre toda a maldade: De omnibus malis, que fecit Herodes, adjects & bos

fuper omnia . 150. Poes por isso tambem he, que Herodes o nao pode foffrer , nem aturar : essa continua accufação, que lhe estava fazendo a pureza, e caftidade do Battifta: essa reprehenfao viva, que lhe eftavao dando as fuas obras, muyto mais agra ainda que a das fuas palavras : Non licet tibi : else a fear-lhe tanto o seo peccado, e fazer-lhe fubir tao de ponto a sua maldade : esse fazelo peor, do que eta per si melimo, Adjecit On boc fuper omnia: isto he, o que Herodes nao pode levar à paciencia. Poes que remedio? Por isso mesmo que he o Battifta. tao bom, tao puro, tao cafto, tao Justo, e tao Santo: por isso mesmo que as suas obras, e acçoes fao tao justificadas, e virtuofas, e tao contrarias às de Herodes; mettello em hu Carcere : Inclusit Joannem in carcere ; carregallo de ferros, e prisoes: Joannes in vinculis.

#### \$. XI.

151. E he boa esta justica? he justa esta prisao? Costume era de alguas Naçoes, e principalmente observado entreos Chinas, como referem alguns de seos Historiadores, par nos carceres, em que estavao os delinquentes, escritta em hua taboleta a causa da sua prisao; como, por exemplo; Fulano Ladrao: Fulano Homecida: e affi dos mais crimes: para que desta sorte conftaffe a todos por este publico testimunho, tanto da culpa do encarcerado, como da justa tiça dos Ministros della . Eu defejàra muyto faber, (a porfe femchante taboleta no Carcere do Battifta ) que caufa efcreveriao nella para a fua prifao? Mas ja que nao fev. a que elles poriao, direy a que eu lhe puzera; nao para moftrar a fua justica; mas a fua. injustica, e semrazao. Puzera hu Letrevro, ou Rotolo. que dissesse o mesmo, que o nosso Thema : Joannes in vinculis; porque no mesmo nome de Joao està a causa toda...

de ser preso, e encarcerado: e na melma caufa a injuftica. dos que o encarceràrao, co prendèraő.

152. Joannes valo mesmo, one Gratiofus , Pius , Mifericors : O Cheyo de graça, o Pio, o Mifericordiofo: e eftes forao os crimes, eftes os delittos, esta a causa para a prifao do Battifta; o fer Varao Justo, e Santo em fi; o fer Pio, e Misericordioso com os outros: o fer Jufto, e Santo om fi, pela muyta Graca juftificante, e fantificante, que em fi tinha : Gratiofus : o fer Pio, e Mifericordiofo para com os outros, nas obras de Virtude, e Caridade, que com elles exercitava, querendo-os livrar do peccado por meyo da palayra de Deos, que lhes pregava : Pius , Mifericors. Ifto diz o Letreyro: Joannes in vinculis, quanto à caufa de ser preso o Battiffa . E quanto à injustica de o prenderem ? Ser efta a caufa da fua prisag. Nao he necessario dizer mais: nisso mesmo fica jà ditto, que foy prefo fem caufa o innocente Battiffa ...

153. Nem o mesmo Herodes, ( que era o mesmo, que prendeo ao Battifta)nem Pila-

tos com elle, acharao caufa para condennarem a Christo. Affi o diffe, e confessou pela fua bocca o meimo Pilatos: Nullam caufaminveni in homi- Luc. 13: ne isto , .... sed neque Herodes. Com tudo, crucificado o mefmo Christo, lhe puzerao no alto da Cruz escritta a causa. da sua condennação: Et impo- Matth. fuerunt fuper caput ejus caufam 27.37. ipfius scriptam: Hie est Tesus Rex Judgerum. E como concorda no entendimento de Pilatos, nao achar caufa de condennar a Christo, e mandarlhe pòr no alto da Cruz a caufa da fua condennação? Ora o entendimento nao era tal, que feja forçofo concordar-lhe os attos: mas ainda affi concordàrao admiravelmente;

porque a meima caufa, que

mandowescrever; mostrava;

e dizia, nao haver taufa para o condennar . Affi como o

nome de Joao quer dizer Gra-

ça; affi o de Jesu quer dizer

Salvador: e efta era a caufa

toda da fua condennacao: Hic

eft Tefus: Ser Jefu Salvador

do Mundo: procurar dos ho-

mens a fua falvação. Mas ef-

ta mesma causa affi escritta. Imposuerunt super caput ejus

caufam ipfius foriptam, era

hua Escrittura publica, e hum testimunho authentico de nao se achar causa para o condennarem: Nullam causam inveni in bomine isto, ... sed negue Herodes.

154. Oh Jefu, e oh Joad I.

E como vos paraccis, emhum, e outro fer condennado injultamente, e, fem caulafendo a mefima causa da vossa
condennação o mayor testimunho da vossa inmanojesu em hii madeyro, por ser
Salvador dos homens: Hie est
fessalvador dos somens: Salvador dos
ersultir. e Santo em obras,
e em palavras: "foannet inaircultir."

#### S. XII.

154. Tenho arrezoado, e vindo com os Embargos à prifaö do Battifla: mas jà fey, que nao faö de receber, e, que femembargo dos Embargos ha-de o Battifla eflar-feno feo Carcere: foamme invinculis: e nelle por final Senença lhe haō de cortar a cabeça. Appello porèm de toda a juffiça, ou injufiça humana para o Tribunal da Divina; onde eu vos fico, jeja recebia da Appellaçao. Afii appel-

lou David . Via elle jà naquelles feos tempos, o meimo, que nos estamos vendo nestes nosfos; via aos impios, e peccadores, como Herodes, profperos, abundantes, e ricos: Scce ipfi peccatores , & abun- Pfal 72. dantes in faculo, obtinuerunt di- 13. vitias: via por outra parte os Justos, e Virtuosos, como o Battifta, pobres, desamparados, e perfeguidos: e quafi se arrependia de ser hu delles: Et dixi : Ergo fine caufa justifi- V. 13. cavi cor meum. Efta tao notavel differença: efta, que lhe parecia hua injusta desigualdade, lhe dava hu grande trabalho : Labor est ante me .

156. Mas não lhe durou efte mais, que em quanto não levantou os olhos a Deos, e ao Tribunal fanto de fua Juftica; e os poz juntamente nos differentes fins de huns, e outros : Donec intrem in Sanc- v. 17. tuarium Dei : & intelligam in novi fimis corum . Entao he que conheceo, o que atè alli nao conhecia, por mais que imaginava conhecello : Exif- V. 16. timabam, ut cognoscerem boc: entao he que se desengannou, e acabou de entender, que hia bem : entao he que affentou comfigo, como refolução

boa,

boa, nao se apartar de Deos, e viver na esperança do que havia de vir a ser: Mibi autem adbærere Deo bonum est: ponere in Domino Deo spems meam ..

157. Poes para entao ap-

pello eu tambem. Là se verao trocadas as fortes, quando o figurado Jacob trocar as maos. Agora os Manasses, que são os primeyros no Mundo, eos que levao nelle toda a estimação: os que, esquecidos da outra vida, sò tratta o dos bens desta; (que isso quer dizer Manasses Oblitus): estes agora lograo a mao direyta. Os Efrains, que são os ultimos; os desprezados, os abatidos, e os que com os olhos mais na. outra, que nesta vida, sò trattao de crecer na virtude, e dar fruttos de boas obras; (que isso quer tambem dizer Ephraim: Frugifer, Crescens) estes estao por ora à mao esquerda. Mas, quando o figurado Jacob trocar as maos, Gen. 48. Commutans manus, os Efrains hao de ficar à mao direyta, e os Manasses à esquerda: Extendens manum dexteram, pofuit super caput Ephraim ... sinistram autem super caput Manasse. Oh que differentes jui-

Ibid.

zos se formarão entao naquelle Juizo! Que diversas serao as Sentenças daquelle Tribunal!

158. Vistes vos, (eacabemos por onde começamos ) vistes vos a Abel morto, e a Caim com vida? Poes entao vereis, que Caim he o morto, e Abel o vivo: a Caim velaeis de assento na regiao da... Morte; e Abel de morada na Terra dos que vivem. Vistes a Esaŭ opulento com o Morgado, e a Jacob pobre com as Lentilhas? Poes entao vereis, que o admittido à herança he Jacob, como filho amado; e lançado della Esau, como aborrecido. Vistes ao Rico Avarento entre olandas, Purpuras; e ao pobre Lazaro roto, e despido? Poes entao vereis a Lazaro entre resplandores; e ao Avarento entrechamas. Emfim, nao nos cancemos mais: Vedes hoje a Herodes no Trono, e ao Battifta no Carcere? Poes entao vereis decer a Herodes do Trono para o Carcere, e subir o Battista do Carcere para o Trono ..

159. Embora poes, peccadores, embora: levai agora alegres effes bons dias; que vòs os chorareis amargamen-

tc

te por eternos annos: coroaivos agora de Rosas; e dai-vos pressa antes que murchem...; que essa mesmas Rosas se vos tornarão espinhos, que vos magoem, e piquem eternamente...

160. Evôs, ò Juftos, e Virtuofos, que agora vos creais,
e creceis, como Livios: "Juftur germinabit, ficut ilitim, ferde paciencia; que do mefmo
Lirio he,dar-le entre efpinhos:
"
folai-vos; que esfes mefmos
efpinhos mais vos guardaő,
do que vos offendem. Efperai, efperai hú pouco; queelles uconverteràò em Roio;
ou em Perpetuas, com que-

coroados diante de Deos floreceteis por eternidades: Juftus germinabit fleut lilium: Et fluit de aternum ante Dominum.

Tó1. Em húa palavra; que he, a que quero vos fique de todo o Sermaño na memoria, e nella fixa a leveis huns, e outros para cafa: Terney, e tremey, ò impios, e peccadores; que toda a vofia felicidade ha de vir a parar em hum eterno infortunio. Alegrai-vos, e confolai-vos, ò jutos, e Virtuofos; que todo o voffo infortunio ha de, vir a parar em húa felicidade eterna.





# SERMAO

Da Terceyra Dominga

## DO ADVENTO.

Prègado no Anno de 1689.

Tiu quis es? .... Non fum. Joan. 1.

162.



B a pergunta, que fe foy fazer hojeao Battifta là junto às ribeyras do

Jordao, se viera fazer a muytos cà nas Cortes, e mais dentro dos povoados; que derepostas se ouviriao! E como seriao longas, e compri-To, [[]]. das ; atê nisto muy diversa das que deo o mesmo Bartiftal Se hū com fumos de Grande, e com presunços de illustres afcendencias: hū todo jattanciolo, e tas pago des, e
das suas coulas; que tudo, o
que nao he seo, o unao heelle, lhe, parce menos: hū
da casta daquelle Farisco, que,
quando chega a dizer hū Nom
Jom, Naō sou, nunca he taō
mù, nem taō despido, como
foy hoje o do Bartista, senaò
head da sua despido, senaò
head da sua despido, como
foy hoje o do Bartista, senaò

11.

acompanhado sempre, de hu Iuc. 18. Sicut ceteri hominum, Nao fou como os de mais homens: se estes, digo, e outros semelhantes, se virao hoje com huns poucos de Embaxadores diante de si;perguntando-lhes, quem crao; que repostas dariao, e que diriao? Que de vezes fe lhes ouviria: Ego fum: Eu sou: jà mostrando, o que erao de passado por seos antenatos, começando para isto a desenrolar gerações, e a desembaraçar linhas: jà fignificando o muyto, que erao de presente, fazendo alardo dos Cargos, dos Officios, dos Pòstos, dos prestimos, e talentos, que tinhaő: jà finalmente dizendo, o que haviao ser de futuro, fazendo-se jà de posse do muyto, que esperavao ser. Eu vos asseguro, fossem taes as repostas, e tanto, o que de si dissessem, que o nao poderiao tomar de còr os Embaxadores, nem atinar com o recado, ou com a reposta, que haviao de levar a quem os enviou. Hoje tambem elles se virao embaraçados, sem saber, o que haviao de responder acerca do Bat-Joan, 1. tifta : Quis es , ut responsum demus his, qui miserunt nos ?

mas o embaraço foy pelo pouco, que o Battista respondeo; cà havia de ser pelo muyto, que se havia de responder.

163. Mas nisso mesmo os confunde a estes, e nos confunde a todos nos o melmo Battista . Ninguem pudera responder mais, nem tinha. mais, que dizer de si, do que elle, assi do passado, como do presente, e do futuro... Bem pudera dizer, quanto ao passado, que forao muyto illustres seos ascendentes, eprogenitores: que fora Santo antes de ser nacido: Spiritu Sancto replebitur adhuc ex ute- 15. ro matris sue: e que logo em nacendo fora temido: Et fac- v. 65. tus est timor super omnes vicinos eorum. Bem pudera dizer, quanto ao presente, que era hũ novo Sol em o Mundo; ou hua tocha ardente, e luminoia: Erat lucerna ardens, & Francs. lucens: hū Anjo enviado por 35. Deos à Terra: Ecce ego mitto Angelum meum: o Mayor de Matth. todos os nacidos: Non surre- V. 11. xit inter nutos mulierum major Joanne Baptista: e que, sendo os mais obra sò dos dedos de Deos : Opera digitorum. Psalmo tuorum; era elle obra da sua

maq

Luc. 1. maő toda: Etenim manus Do66. mini erat cum illo. Bem pudera, quanto ao futuzo, dizer
de si por ultima conclusão,
que havia de ser Grande diante de quem todos são peque-

nos: Erit magnus coram Domino. Mas nada disto, nem muyto, mais, que pudera dizer, disse de si o Battista. Em duas sò palavras, e cada hua. dellas de hua sò syllaba, cifrou. as suas repostas; em hu Non sum: Não sou. Com.estas, repetidas tres vezes, respondeo a. outras tantas pergunras; hua, que tocava ao passado, outra. ao presente, e outra ao futuro. De passado, Se era Elias, que havia sido; e tinha subi-Joan. 1. do ao Ceo: Elias estu? De presente, Se era o Messias; de

quem se dizia estar jà no Mundo; que esse soy o sentido da pergunta: Tu quis es? De suturo, Se era hū Proseta, que havia de vir, e por quem sesperava, como se explica comummente: Propheta es tu? E a tudo respondeo com o seo repetido Nao sou: Non sum. Nao disse, coherente às perguntas, que nao era Elias, que nao era o Messias, e que nao era o Proseta; senao absorbutamente que nao era; dan-

do assi a entender, que nemo era de passado, nem de presente, nem de suturo: e que todo o seo Ser era Nao ser: Non sum: Non sum: Non.

164. Isto respondeo hoje o Grande Battista, e isto mes. mo, nem mais, nem menos, (desengannemo-nos) devemos responder nos todos; porque não fomos mais do que elle era. Tambem não somos de passado: tambem não somos de presente: e tambem nao fomos de futuro. Não fomos de passado; porque nada fomos: não fomos de presente; porque somos hu pouco de barro, que he o mesmo que nada: não fomos de futuro; porque nada havemos de ser. Esta he a reposta unica, co. verdadeyra, que havemos de dar à pergunta: Tu quis es? Isto, o que devemos responder, para responder, o que devemos. E para nos não esquecer a reposta, antes nos ficar bem na memoria, este ha de ser o Assumpto todo do Sermão: Os tres Não feres do homem nas tres differenças de tempo; passado, presente, esuturo. Ajude-me Deos a vos persuadir hoje estas tres verdades : e comecemos pela primeyra.

M 2 S. II.

#### 6. 11.

165. Nao fomos primeyramente de paffado; porque nada fomos. Affi no lo diz Deos pelo Profeta Ifaias; que nao fiou elle de nos o entendessemos assi, senao dizendo-Mai, 41, o elle meimo : Ecce vos eftis ex nibilo , & opus vestrum ex eo , auod non est . Eys agui, ò Mortaes, todos vos fois creados de nada, e todo o vosso ser teve por principio o nao fer . He testimunho de quem lhe correo pelas maos a nossa mesma formação, e de quem nos nao pode mentir; poes antes faltarão os Ceos, e a Terra, que faltar a verdade do que hua vez diffe . Vede fe he teftimunho abonado? Tao abonado, que o nao puderao negar atè os impios, confessando muyto a feo pezar no Livro da Sabedoria , que affi era, e que do nada forao na-Sap.2.2. cidos : Ex nibilo nati fumus .

166. Efte he poes, ò Catholicos, o ponto, e o centro, donde procedem as linhas
todas de todas as geraçofs,
quantas hà na circunferencia
da Terra: eftes os fundamentos, e aliceffes, fobre que

fe levantaŭ tantas torres de vento : eftas as raizes de todas as arvores, ainda das mais altas, e de ramos mais eftendidos, das de mais folhas, e. de mais fruttos. Em hua grande, e portentofa fe vio reprefentado Nabuco . Era hua arvore tao alta, que o feo cume chegava a tocar no ceo : Proecritas ejus contingens calum : Dan. 4. tinha tao estendidos, e dilatados feos ramos, que abarcavao toda a redondeza da... Terra : A/pettus illius erat ufque ad terminos universa terra: vestiao-se estes de apraziveis folhas, e carregavao de muytos fruttos: Folia ejus pulcher- V. 9. rima , & fructus ejus nimius ; fervia emfim de fombra a todos os animaes da Terra, de habitação a todas as aves do Ar : Subter eam habitabant bidem. animalia, & beflie, Oins ramis eius converlabantur volucrescali. Fermosa arvore por certo! E feria ella fobre tudo ifto firme, e perduravel? Iffo foy o melhor, que lhe faltou. A penas tinha acabado Nabuco de formar na fua imaginação esta Arvore, quando ouve hua voz do Ceo, que manda por lhe hũ machado a o tronco; cortar-lhe os ramos;

Digitized by Google

fa-

facudir-lhe as folhas, e espa
V. 11. Ihar-lhe os fruttos: Succidite arborem, & pracidite ramos ejus: excutite folia ejus, & dispergite fructus ejus. E là vai de hū golpe toda a Arvore, com toda a sua pompa, e grandeza. Mas nao he isto, o que me admira; porque todas alsim vem a parar nisto mesmo. O que me espanta he, que, mandando Deos destruir toda a Arvore, mandasse juntamente conservar
V. 12. lhe as raizes: Verumtamen.

Jermen radicum ejus in terra finite. Poes, se tudo o mais da Arvore se destroe, porque hao de ficar sò as raizes? Porque nao hao de correr a mesma fortuna as raizes que o tronco, os ramos, as folhas, e os fruttos? E nao seria mais exemplar o castigo, se nemas raizes sicassem de tal Arvore?

167. Mais: E como se conforma este castigo de Nabuco representado na sua Arvore com o que se lhe representou na sua Estatua, sendo hū, e outro o mesmo? Da Estatua nada sicou: Ouro, prata, bronze, serro, e barro; que erao os materiaes todos, de que se compunha;

tudo igualmente se destruhio: tudo pereceo, e desappareceo: Contrita sunt pariter ferrum, C.2. 35. testa, es, argentum, & aurum, ... nullusque locus inventus est eis. Poes se da Estatua nada fica, porque hao de ficar da Arvore as raizes? Porque tanto importa assi, como assi: tanto sicou da Arvore, ficando-lhe as raizes, como da Estatua nao ficando nada; porque nada erao tambem efsas raizes. O tronco, e os ramos, as folhas, e os fruttos eraő; as raizes naő eraő: e tanto ficarao no nao fer as raizes, ficando, como o tronco, os ramos, as folhas, e os fruttos desapparecendo. Bem concorda o castigo da Arvore com o da Estatua; porque assi das raizes de hua, como dos metaes da outra se verifica: Nullusque locus inventus est eis. Fingi embora muyto altas, e muyto levantadas as vossas arvores, ò Nabucos, estendey-lhe, quanto quizerdes, os ramos; cubri-os bem de folhas; carregai-os bem de fruttos; fazey a todos sombra, e asombrai a todos com a vossa Arvore; que tudo islo na rayz he nada: Verumtamen germen radicum ejus, 168.

168. E, se arvores tao altas, tao frondosas, e tao copadas, tem por raizes o nada; que serà das arvores muyto baxas; arvores de pouca folha, e de menos frutto? Mas essa he a làstima; que nao hà arvore, por rasteyra que seja, e por tao despido tronco, que não prefuma de grandes raizes. Não vereis homem de tao baxa, e humilde forte, e (como costumais dizer) de tao pouca roupa, que nao presuma ser mais, que os outros. Que homens mais humildes, que os Apostolos? Humildes pelas pessoas; humildes pelo officio; humildes pelo traje; humildes pelas posses; emfim por humildes, e pobres os escolheo Christo, como quem queria fundar em pobreza, e humildade a sua Igreja: e com tudo as contendas, que entre si tiverao repetidas vezes, (que nao foy hua sò) todas forao sempre, qual era entre elles o mayor, e mais que os outros: Facta est autem & contentio inter eos, quis corum videretur esse major. Et contentio: aquelle Et tem alli muyta enfafi: como se dissera o Evangelista: Tambem, tambem entre elles, sen-

. 169. Daqui nace, nao haver quem queyra perdoar o aggravo, e quem nao intente vingar a sua offensa: daqui vem as envejas, as murmurações, o desfazer nos outros descubrindo, o que forao, e o donde procedem, para que, jà que os não podem exceder nos progressos, ao menos se lhes avantagem nos principios. Valha-me Deos! Arvores de tao pouca rama, e de tanto fumo! Com tao pouca folha, e com tanta folhagem! Arvores tao rafteyras, e abatidas; e com presunções de tao altas, e de tao superiores às mais! Melhor me estou eu com as arvores irracionaes, e sem entendimento, que com as racionaes, e que presumem de o ter.

170. Naquelle Apologo, que refere a Sagrada Escrittu-

ra

ra no Livro dos Juizes, andavao as Arvores offerecendo huas às outras a superioridade sobre as mais, e nenhua a queria aceytar: todas se escufavao com o seo officio, e com a fua incapacidade. AOliveyra dizendo, que tinha por officio fervir com o feo oleo Deos, e aos homens, e que assi não podia ser superior às Judic. 9. de mais Arvores : Numquid possum deserere pinguedinem meam, qua & dij utuntur, & bomines, & venire, ut inter ligna promovear ? A Figueyra, que tinha o seo officio de dar figos; e a Vide de dar uvas, que serviao a os homens para o sustento, e haviao de servir a Deos para o Sacrificio; e que por tanto, nem hua, nem outra podia aceytar a comissão, e a superioridade: Numquid pollum. deserere duicedinem meam ? Numquid pollum de serere vinum meum, quod latificat Deum. & homines, & inter ligna cetera promoveri? De sorte que todas as Arvores procuravao humilhar-se, e suggeytar-se a hua, e nenhua queria ser mais que as outras, nem superior a ellas. Poes, Arvores racionaes, nao sereis como as irra-

V. 11.

V. 13.

cionaes? Em tudo haveis de ser arvores às avessas, como vos chamou Platao? Ja que tendes entendimento, nao vos conhecereis, como se conhecerao as que o nao tinhao? Porque vos haveis de enfoberbecer, ainda as que tendes por officio servir, ou seja a homens, ou seja a Deos? Se hū, e outro officio traz comfigo humildade, e abatimento; porque vos haveis de exaltar, e querer ser mais, que os outros? Porque hà de haver sempre entre vos a contenda: Quis corum videretur esse ma-1015

171. E o peor he, que muytas vezes, quanto he mais o abatimento, tanto he mavor a prefunção. Das Arvores do Apologo hua sò houve, que quizesse ser superior às outras: e qual vos parece a vos que seria? Algum Cedro do monte Libano? Hű Espinheyro. Ora ouvi-o, que temmuyto, que ouvir: Si vere V. 15. (disse elle às mais Arvores, que lhe fizerao a offerta) Si verè me regem vobis constituitis, venite, & sub umbra mea requiescite: si autem non vultis, egrediatur ignis de rhamno, & devoret cedros Libani . Se verda-

dey-

devramente me conheceis por superior vosso, e por vosso Rey; vinde todas por-vos à minha sombra : e se nao quizerdes, sahirà de mi fogo, e abrazarà atè os Cedros do monte Libano. Grande prefunçao! Mas, jà que, fendo Espinheyro, fallais; ouvi tambem. E vòs, sendo hū Espinheyro, podeis ter ramos, com que façais sombra a todas as Arvores? Si; que para os poder estender, tenho raizes : venhao, que eu assombrarey a todas: Sub umbra mea requiefcite. E tao alto sois, que podeis receber debaxo de vòs Arvores tao eminentes, como hà em os bosques ? Si; que para as que não couberem, tenho fogo: posso queymar Cedros: Egrediatur ignis de rhamno, & devoret cedros Libani. Que vos parece o Espinheyro? Poes virai agora. para cà a admiração, que hà muytos destes Espinheyros homens. Elles serao arvores sem ramos, sem folhas, e iem fruttos, mas com tudo querem fazer sombra a outras:tambem querem competir com Cedros: e, se for necesfario, hao de lhes por o fogo: hao de fazellos arder com

murmuração, para mostrarem. assi, que ou tem tao boas raizes, como elles, ou que as tem melhores. Poes fabey todos, que as nao tendes: assi como fois arvores sem folhas, e fem frutos, tambem sois arvores sem raizes. Bem claramente volo disse S. Judas Apostolo na sua Epistola Catholica: Arbores autumnales infructuose, bis mortue, eradi- Cath. catæ. E, geralmente fallando de todos os homens, ainda mais claramente o tinha ditto jà Isaias: Et quidem neque Isai. 40. plantatus, neque satus, neque 14. radicatus in terra truncus corum. Emfim atè com esta verdade atinou hu Cego logo que começou a abrir os olhos.

172. Video homines, velut ar- Marc. 8. bores ambulantes. Disse aquelle Cego do Evangelho, a quem Christo abrio milagrosamente os olhos: Vejo os homens, como arvores andando. Quem ouvisse esta proposição ao Cego, poderà ser imaginasse, fora o milagre fazello mais cego; poes via as coufas pelo contrario do que erao; que he ainda mayor cegueyra, que o nao vellas. Mas o certo he, que não sò via as cousas como erao, senao como erao, mais

do que nos as vemos; que affi vem aquelles, a quem-Christo he servido de abrir os olhos. Ora vede-o vòs tambem . O Cego nao diffe que via os homens andar, como as arvores; fenao que via os homens, como arvores andando: e vai muyta differenca de húa a outra coufa. Ver os homens andar, como as arvores, he ver as coufas, como nao fao; porque he ver, ou suppor, que as arvores andaő: vellos, como arvores andando, he vellos como arvores, e vellos juntamente fem raizes . As arvores , que tem raizes , por isso mesmo , que as tem, e estas arrevgadas na terra, nao andao, nem podem andar: effa era hua das desculpas, que davao tambem as Arvores do Apologo, dizendo, que nao podiao ir, gadico, nem fe podiaó mover: Numquid possum ... ire? Logo arvores, que se podem mover, e podem andar, sao arvores, que nao tem raizes : e ifto he, o que o Cego via nos homens, vendo-os como arvores, e juntamente andando : Video homines, velut arbores ambulantes; e poriffo via-os melhor, do que nos os vemos. Nos fi

vemos andar ós homens : mas, quando os vemos andar, nao nos parecem arvores: e o certo he, que tambem fao arvores, quando andao; porque fao arvores, que nada temde raiz, ou que tem por raiz o nada.

173. Oh se Deos, por sua misericordia, nos abrira os olhos, como abrio os deste-Cego! Mas o mal he, que, quando elle no-los quer abrir, os fechamos nos. Ninguemfe quer conhecer: não hà quem queyra perfuadir-fe, que foy nada; porque todos querem prefumir que forao muyto. Homens cegos, que esperais? Que Deos ponha o machado às vossas arvores, assi como o poz à de Nabuco? Se isto esperais, fabey que jà esta posto; porque assi o clama tambem outra Voz do Ceo, qual o Battifta: Fam Securis ud radicem arbo- Matth. rum posita est . Ad radicem ; 3. 10. està posto o machado, nao a o tronco, como fe poem às mais arvores, senao à raiz: Ad radicem; porque ahi està todo o vosso danno: nessa. raiz està toda a raiz do vosso mal ; ahi he necessario descarregue o machado; para que com o golpe abrais os olhos eve-

e vejais, que toda essa raiz he nada. Nabuco sò depoes do golpe he que abrio os olhos: Fan. 4. Igitur post finem dierum, ego Nabuchodonofor oculos meos ad calum levavi: entao he que conheceo esta verdade: entao se acabou de persuadir, que assi elle, como todos os homens erao nada, e do nada forao creados: Omnes habita-V. 32. tores terræ apudeum in nibilum reputați sunt . E nao serà melhor, que conheçamos nos o mesmo, antes que descarregue o golpe? Oh conheçamo-nos, conheçamo-nos: deyxemos prefunçoes de que fomos, e contessemos lhanamente que fomos nada , jà que o mesmo Battista, que nos ameaça com o castigo, nos dà hoje o exemplo, respondendo que nada. era de passado: Non sum.

#### **S.** III.

174. Não sò de passado somos nada, mas tambem depresente nada somos; porque o ser, que temos, he de hu pouco de barro, e de terra-, que he o mesmo, que nada. Esta soy a materia mais proxima, de que Deos nos sormou: Gen. 2-7. Formavit igitur Dominus Deus bominem de limo terræ: e porque, nao podendo nos ver a nossa mesma formação, não duvidasse-mos de qual fora, o mesmo Deos nos disse depoes, qual ella havia sido : Donec Cap. 3. revertaris in terram, de qua 19. sumptus es. Isto he, o que são atè os Nabucos; porque, afsi como no nada se radicao igualmente as fuas arvores; assi no barro se fundao tambem as suas estatuas: e geralmente este he o fundamento de todas. Na Estatua de Nabuco nao sò se representava elle, mas tambem todos os homens em todos os Estados, que divide o Mundo. No ouro, de que se formava a cabeça; os Reys, os Princepes, e os Illustres: na prata, de que se compunhao os braços, e o peyto; os ricos, e poderosos: no bronze, que se seguia atè os giolhos; os de fama, ou por Letras, ou por Armas: e no ferro, de que era a Estatua dos giolhos atè os pès; os baxos, e os humildes: porêm todos, desde o mais humilde atè o mayor Monarca, desde o mais baxo atè o mais alto, estribad em barro, e embarro se funda todo o seo ser; que esses erao os pes da Esta-

Dan.2. tua: Pedum quedam pars . . . . 33. fictilis. Os metaes serao diversos; mas o barro nao segue a differença dos metaes: para todos he o mesmo; igualmente para huns, e outros fragil, e quebradiço. Bem o mostrou a pedra de toque, ou o toque da pedra. Revendo-se estava ainda Nabuco na Estatua, quando despedida de hū monte sem maos hūa pedra, tocando-lhe nos pès, os desfez, e tornou em pò: Do-V-34. nec abscissus est lapis de monte. sine manibus : & percustit statuam in pedibus ejus . . . fictilibus, & comminuit cos: e, desfeytos os pes, arruinou a Estatua, e tudo se fez em cinza: Tunc contrita funt pariter fer-V. 35. rum, testa, es, argentum, & aurum, & redacta quasi in. favillam estive aree. Nao lhe valeo à cabeça o ouro, nem ao peyto, e braços a prata, nem ao mais corpo o bronze, e o ferro; porque nem o Imperio, nem as Riquezas, nem as Letras, nem a Valentia podem fazer que nao feja o barro fragil, e quebradiço: a ventura ferà nao vir a pedra: mas, ella hua vez despedida, hà de quebrar o barro, seja de quem for: hà de fazello,

ou desfazello em pò: Et comminuit eos. Vede qual he, ò homens, o vosso ser; que o toque de hua pedra, e essasem maos, vos saz nao ser.

175. Poes ainda as estatuas fignificadas estaó de peor partido, e correm mais perigo, do que a mesima Estatua, que as fignificava. A Estatua, que vio Nabuco, se tinha os pès de barro, tinha, como acabamos de dizer, a cabeça de ouro, os braços, e peyto de prata, e o mais de bronze, e de ferro: porèm as estatuas fignificadas, todas são barro: a cabeça barro, os braços barro, o peyto barro; emfim. barro de pes ate a cabeça: e por isso são estatuas muyto mais arrifcadas, e muyto mais perigosas: porque tanto perigo corre a cabeça, como correm os pès. Naquella Estatua, fe a pedra lhe dera na cabeça, poderà ser que tinisse o ouro; mas não arruinasse a Estatua: se lhe dera nos peytos, poderà ser que nem mòça lhe fizesfe na prata: fe lhe dera em qualquer outra parte, o bronze, e ferro a rechaçaria: foy desgraça dar-lhe nos pès : porèm nas nossas estatuas, onde quer que de a pedra, là vai a N 2 estar. Reg.

V. 8.

estatua: tanto importa dar nos pès, como na cabeça. Na cabeça deo à estatua do Gigante a pedra, que lhe atirou David: Infixus est lapis in fronte ejus; e tanto cahio a estatua do Gigante (e mais era de Gigante)com a pedrada na cabeca, como a de Nabuco com ella nos pes: Cecidit in faciem

Bidem . suam super terram.

176. E que, sendo este o ser de todos, se jattem tantos de que sao; e haja quem tenha confiança para dizer: Ego sum: Eu sou! Estatuas todas de barro, nao vedes que nao assenta bem esse Eusou sobre barro, que tao facilmente nao he? Que importa o vosso Eu sou, se hua pedra, que vos dè na cabeça, vos faz nao fer? Tambem o Gigante le jattava de ser: tambem dizia o seo Ego sum; e isso dando-o por principio muy certo, e muy assentado; por maxima semduvida: Numquid ego non sum? E no que eu lhe acho muyta graça, he no que elle se jattava ser, e no que dizia que era: Widem . Numquid ego non sum Philisthæus? Porque? nao sou eu Filistheo? De sorte que, não tendo outra cousa, que dizer de si, sò por dizer que era, dis-

se que era hu Filistheo: Numquid non sum Pilisthæus? Poes estais bem aproveytado em ser Filistheo. E sabeis vòs que quer dizer Filistheo? Quer dizer, que sois sevto de terra, e de cinza: Philisthaus, idest, conspersus cinere: e disto he que vos vòs jattais ? Isto he, o que dizeis, que sois? Poes esperai pela pancada, ou pela pedrada; que ella vos farà conhecer, que nao fois, fazendo que nao fejais: ella vos farà cahir no que fois, fazendo-vos cahir emterra: Cecidit super terram. Admiramo-nos do Filistheo? Poes admiremo-nos tambem. de nòs. Que outra cousa diz hū de si que he, quando diz ser hū grande homem, senao que he hu grande barro; hu grande torrao de terra; que dahi vem Homo, ab bumo, que val o mesmo que terra. Poes de fer hú torrao grande de terra, hū grande pedaço de barro, he que vos jattais? Isso he, o que dizeis, que fois? Niffo fe encerra o vosfo Ego sum? Ora vigiai-vos nao vos dè na cabeça algua pedra, que ella vos mostrarà o pouco, que sois: ella vos prostrarà por terra; e entao vereis o emque para esse Ego sum.

177.

177. Hum Ego sum ditto com verdade he muyto poderoso, emuy valente; nao he tao fraco: tao fora està de poder ser prostrado, quem o diz, que sò com o dizer faz proftrar a outros. Com hum Ego fum prostrou Christo no Horto a mais de seis centos homens, dando com elles em Joan terra: Ut ergo dixit eis: Ego sum, abierunt retrorsum, 6. teciderunt in terram. Mas, se o vosto Ego sum nao pode nada: se com todo o vosso Eu fou em vez de proftrar a outros, ficais vos prostrados: em lugar de fazer cahir : Ceciderunt interram, vòs sois, os que cahis: Cecidit super terram; que Ego sum he o vosso ? Quem pode dizer: Ego sum, nao o podem offender as pedras. A Christo tambem o apedrejàrao os Judeos; porèm as pedras nao o offenderao: ainda depoes das pedradas, ficando muyto em seo ser, os repre-Cap. 10. hendeo, e arguhio: Propter quod corum opus me lapidatis? Ainda tornou a dizer, que era: Filius Dei sum. Mas, sevos, em vos dando a pedrada, acabais de ser, e nao podeis tornar mais a dizer que sois; com que verdade o dizeis de antes?

18. 6.

Oh deyxai o Eu sou para hū Homem Deos; que nao concorda bem com hū homem barro: melhor vos està o None sum: Nao sou.

178. Que bem o entendeo assi David. Infixus sum in li- Psalm. mo profundi: & non est substantia, dizia elle: Sou barro fou limo, materia de que se formarao todos os homens: Infixus: sum in limo profundi: Quoniam de limo plasmati sumus, acrecenta S. Bernardo: e porque fou limo, e fou barro, nao fou, nem hà em mi cousa de sustancia: Et non est substantia. Escarmentou David em cabeça alheya; naquella mesma, em que empregou, ou em que pregou a pedra, e dizia comfigo: Se o Filistheo; brazonando tanto de que era., Numquid ego non sum? com. hũa pedra, que lhe preguey na cabeça, o fiz nao fer; fendo eu da mesma materia, e do mesmo barro, que elle, nao tenho que presumir de que sou: todo meo ser não he ser de sufistencia, nem de sustancia: Et non est substantia. Mas, David entendido, se o vosso ser nao he de fustancia, que he o que sois ? Accidente tambem nao podeis ser; porque, con-

for-

forme a Filosofia certa, nao hà accidente sem sustancia: o. se nem sois sustancia, nem accidente, com licença vosta, e sem embargo da Magestade, nada fois; poes (como a meima Filosofia ensina) tudo, o que tem ser, ou he sustancia, ou accidente: nao hà meyo entre hu, e outro extremo. Assi he: (responde David) nao me apanha de repenteo argumento: hà muyto que tenho assentado nessa conclusão: jà tenho entendido, que todo o meo ser se reduz a nao ser,

Psalm ou a ser nada: Et ego ad nihi-

lum redactus fum.

179. Assi diz quem, sendo barro ate na cabeça, traz bem na cabeça o barro, que he: mas nao diz assi quem (ainda que tenha a cabeça de barro ) traz o barro muyto longe da cabeça, não se conhecendo: e essa he a mayor cegueyra; tendo o barro taó perto, ou tao dentro da cabeça, ter delle o conhecimento muy longe. Se a Estatua de Nabuco, assi como tinha em si o barro, tivera tambem conhecimento, ou fora capaz, de entender, algua desculpa tivera mais de o nao conhecer, poes o tinha da cabeça.

muy longe; là sò em os pès: mas nòs, que o temos de pès atè a cabeça; que ainda assi o nao conheçamos, e estejamos tao longe de o conhecer! Grande miseria! E mayor miferia ainda a que dahi se segue, que he nao conhecermos, como David, que por isso mesmo que somos barro, somos ao presente nada: Ad nihilum redactus sum; ou como o Battista, que nao somos: Non lum.

#### S. IV.

180. Finalmente nao sò fomos nada de passado,e somos nada de presente, senao que havemos ser tambem nada de futuro. Mas que nada ha de ser este, se jà de presente o somos? Hà de ser hum nada ainda menos do nada, que agora fomos. Agora fomos hũ nada mais; entaö havemos de ser hu nada menos ; agora somos nada; entao havemos de ser o nada deste nada. Tambem o nada tem seo mais, e menos: tambem hà nada do nada, sem ser algua cousa. Nibilum nibili, & omnia ni- Eccle. z. bil, disse do Mundo o Eccle- Alap. fiastes, (conforme a Ligao de muytos) que todo elle era...

38, 6. Tygur.

nada do nada, e tudo delle nada. Não se contentou sòcom dizer, que era nada, senao menos que nada, e nada. do nada: Nihilum nihili. O: que poes, disse o Ecclesiastes. do Mundo grande, se pode dizer, tambem, do mundo pequeno, qual he o homem, fazendo comparação delle, comofuturo, e quando jà morto, com elle mesmo, como presente, e quando vivo. Ao. presente, e quando, vivo, Pfalm. he o homem nada: Nibilomnis homo vivens, disse David na Versao Tygurina: e.de futuro, ou quando jà morto, he o nada desse nada: he o Nibilum desse Nibili: Nibilum nibili. E a razao he clara, e manifesta. Ora vede-a. O homem de presente, e quando vivo, he hu homem barro: de futuro, e quando jà morto, ha de ser hum barro, fem ser homem; porque o ser de homem acaba pela morte, epela separação, que taz a... alma do corpo: logo, se depresente, ainda sendo homem, he nada ; de futuro ha de ser necessariamente menos, que nada. A consequencia he legitima : e para que melhor a entendais, eu me explico

com hu exemplo material.

181. Tendes hua Imagem de barro: cahe-vos esta das mao; ; quebra-se, efaz-seem pedaços. Pergunto: Fica-vos. ainda a Imagem? Nao: fica sò o barro, de que a Imagem era.. Atègora era Imagem, e era barro: agora he barro, sem ser Imagem: menos tem logo, do que ategora tinha. E. he tanto assi, que, se ategora a veneraveis por fer Imagem de algu Santo, jà lhe nao dais essa veneração: jà trattais esse barro, como outro qualquer barro, que não he, nem foy Imagem. Nao fuccede isto assi? Assi succede. Quem he poes a Imagem de barro? E que he o cahir das. maos esta Imagem ? A Imagem de barro he o homem: he de barro, como jà dissemos; e he Imagem, como disse David: In imagine pertransit bo-Pfalm. mo: Homo indefinitamente; 38.7. porque nao sò este, ou aquelle, senao todos: todos saohữas Imagens de barro; mais, ou menos eftofadas; com mais, ou menos ouro. Ocahir das maos esta Imagem, he morrer; porque entaó he, que o homem morre, quando Deos o larga das maos, com

81. 7.

que o sustentava na vida, morrendo por isso mesmo que ca-Psalm. he: Vos autem sicut bomines moriemini: & sicut unus de principibus cadetis. E que he esta Imagem assi cahida? Jà nao he a Imagem, que era; he sò o barro da Imagem, que foy : jà nao he trattada como Imagem, mas como qualquer outro barro: jà se lhe nao dà a veneracao, que se lhe dava, quando Imagem. E a que vedes às vezes fazer a muytos, nao se. faz a elles; faz-se a os seos: nao he veneração, que se dè a os mortos; he veneração, que se dà a os vivos : respeytao-le, os que lao, e ficao; nao, os que forao, e se forao. E que he tudo isto, senao vir a fer o homem de futuro menos, do que hè de presente, e quando vivo? E como de presente he nada, haver de ser menos, que nada, ou hū nada desiç. nada: Nibilum nibili ...

bem David; quando, fallando debaxo da mesma metafora, qu da mesma realidade, disse, que reduzirà Deos ao nada as Pfalm. Imagens dos homens: Imagi-72. 20. nem (ou, com Agostinho, Imagines)ipforum ad nihilum redi-Aug. to ges. Ao nada: Ad nibilum.

. 182. Assi o entendeo tam-

E que nada he este, santo Profeta? Se vos tendes ditto, que todos os homens jà de presente, e ainda quando vivos, são nada: Nihil omnis homo vivens; que nada he, ao que se hao de reduzir de futuro: Ad nibilum rediges ? A outro nada, que he ainda menos: ao nada desse nada: Nibilum nibili; ao nada dessas Imagens.; Imagines ipsorum ad nibilunt rediges. Mas para que he necessario mais testimunho, que o que deo o nosso Battista?

183. He muyto para reparar que, sendo tão breve a reposta, que o Battista deo à pergunta, que tocava ao presente, Se era Christo; como dizer : Nao fou : Non fum ; à que tocava ao futuro, Se era o Profeta, que havia de vir, respondesse ainda mais abreviadamente, dizendo sò, que nao: Et respondit, Non. E porque nao continua o Battifta com a meima reposta.? Tao enfastiado estava já deresponder, respondendo tao pouco? Porque nao diz outravez: Non sum: Nao fou; senão que, callando o Sou, so diz o Nao: Non? com muyto mysterio; que nao podia. fallar sem elle quem era Voz

de

de Deos . Refpondeo o Battifta menos a effa pergunta ... do que à outra ; porque a outra era pergunta, que tocava no fer prefente; e estatocava no fer futuro : e quiz mostrar o Battista que de fururo ainda era menos, que de presente. De presente tinha. ditto, era nada o feo fer: Non fum; e de futuro quiz mostrar havia de ser ainda menos, que esse nada: Non: de presente difsèra, tinha hu fer, que era nada; de futuro mostrou, havia de ter sò o nada sem esse fer : de presente disse, tinha hũ Sum com hũ Nao: Non fum; de futuro mostrou, havia de ter o Não fem o Sum: Non .

#### S. V.

184. Supposta poes affi efa verdade, pergunto agora: Se isto havemos de vir a sertodos; como prefumimos tanto de que havemos de ser? Em que se funda o as nossas esperanças? E como, sendo muytas vezes tao verdes, nos fazemos já tao de poste do que esperamos ser? Sabeis qual he a razaó? He a nossa poucaconsideração: he o nao consi-

derarmos bem o nada, que havemos de fer : porque, fe . bem o ponderàramos, (nao por ceremonia, como muytas vezes fazemos; mas muyto de vèras, affentando bem no nosso coração esta verdade) logo não houvera em nos tanta prefunçao de vir a fer : logo não esperaramos tanto ser, se assi consideraramos o não fer, que nos espera. Serev, e nao ferev, tem fempre a força de contradittorios: nao lhes pode dar juntamente affenfo o mesmo entendimento. nem elles compadecer-fe no melmo fuggeyto: forçolamente, para existir hū, nao hà de existir o outro. Ouiz o Demonio metter na cabeca a noffos primeyros Paes o Sereis : Eritis; e que fez ? Tirou-lhes Gen. 2 c. primeyro della o Nao fereis : Nequaquam morte moriemini: V.4. e, tanto que nosfos primeyros Paes affentàrao comfigo, que nao haviao deyxar de fer , logo derao affenio ao que feriao, e isso nao menos que. deofes : Eritis ficut dii : hua vez fora da cabeca o Moriemini, logo nella lhes entrou o Eritis. Pelo contrario quiz Deos tirar-lhes da cabega efte mesmo Sereis, este Eritis;

e que

e que sez? Tornou-lhes a metter na cabeça o Nao sereis: tornou-lhes a persuadir o Moriemini: Et in pulverem revertèris: e assi succedeo. Ah silhos de Adao! quereis sora da cabeça tanto Serey? Persuadi-vos a que nao sereis: cuydai bem, que haveis de vir a nao ser; e logo, o que haveis de ser, vos nao darà cuydado. Vede o remedio consirmado neste Exemplo, e com elle acabo.

185. Conta-se na Vida de meo grande Patriarca S. Filippe Neri, que havia em Roma hũ moço Estudante, que prefumia de si, havia de vir a ser muyto, e confeguir os mayores Postos, e grandezas, a que se pode subir neste Mundo. Para isto se applicava muyto ao estudo das Letras, parecendo-lhe fer este o meyo, poronde havia de alcançar, o que esperava. S. Filippe, que com luz do Ceo coftumava ver o interior das peffoas, com que trattava, melhor do que nos lhes podemos ver o exterior, compadecido da sua vaidade, e enganno, o chamou em hua occasiao à fua presença; e, depoes de lhe mostrar muyto agrado,

lhe começou a descubrir todos os feos vaos intentos nefta fòrma. Oh ditoso de vòs. (lhe dizia) que, estudando agora Leys, vireis a graduarvos Doutor: depoes ganhareis muyta fazenda, e muyto Nome, e vireis a ser hū grande homem: chegareis a ser Bispo, ou Arcebispo: subireis dahi a Cardeal: e depoes sereis Papa, e Pontifice Sumo da Igreja: acrecentando a cada hũa destas cousas: Oh ditoso de vos; como estribilho de tao fuave mufica. para os ouvidos do pobre Estudante. Attendia elle commuyto gosto, e alegria a estes pronosticos, por lhe parecer fallava S. Filippe com espirito profetico, eque tinha previsto com luz particular do Ceo suas venturas. Tanto que o Santo o vio assi esvaido, pegou-lhe da cabeça, e, chegando-lha a o seo peyto, lhe disse a o ouvido esta sò palavra: E depoes? Foy ella hū trovao, com que o Estudante fobre esvaido ficou atordoado. Despedio-se de S. Filippe: foy-se para sua casa: sentou-se em húa cadeyra, e pozse a considerar naquelle Depoes. Serey (repetia comfigo) fe-

V. 19.

ferey hu homem douto, e estimado : serey Bispo : serey Cardeal: serey Papa: E depoes? Tudo virà a parar na sepultura. Tornava a considerar, e a repetir: Serey hum grande homem: ferey Prelado: serey Pontifice: E depoes? Nada serey. Tal impressao fez nelle este Depoes, que nao sò foy trovao, mas rayo, que The deo por terra com todas as torres de vento, que em sua fantasia tinha levantado: largou o Mundo, e todas suas pretenções: entrou na Congregação, e foy nella hū Varao fanto.

186. Vedes o que faz a confideração de hu haver de nao fer? Vedes como todo o Serey se desvanece com hū Não ferey confiderado? Por isso vos eu dizia, que o remedio para tirarmos da cabeca tanto seremos, era o considerar que não feremos. Confideremos poes, Christaos, confideremos bem nesta verdade, e logo nao haverà em nos tanto cuydado, nem tanta ansia de vir a fer: logo abateremos as azas: logo nos encolheremos, e nos profundaremos no nosso menos que nada, e no nada do nosso nada, como hoje o Battista: Non.

#### §. VI.

187. Tenho acabado de mostrar os tres Não seres do homem; e vòs acabado tambem de os ouvir. O que agora se segue, e o que importa, he façais todos, o que juntamente vos tenho ditto: façais o que faz aquelle, que ouve, como deve ouvir, a palavra de Deos . Auditor sermonum Dei ... qui cadit, & fic ape- 24.4. riuntur oculi ejus. Aquelle. ouve, como deve ouvir, a palavra de Deos, que cahe na conta, e abre os olhos. Se poes tendes ouvido a palavra de Deos, e essa articulada com a sua mesma Voz, qual o Battista, que vos clama hoje, Ser o homem nada, assi de passado, como de presente, como de futuro; cahi na conta, e abri os olhos: cahi na conta do que sois; e abri os olhos, para não cahir na vaidade do que prefumis ser : cahi em vòs, conhecendo que fostes nada, que sois nada, e que sereis menos, que nada; e abri os olhos para nao presumir que fostes muyto, que sois muyto, e que haveis de ser muyto mais. Soe

con-

continuamente a vossos ouvidos a voz, que hoje foou repetidas vezes no Deferto: Non fum: Não fou. A voz digo, e nao o ecco; porque o ecco sò repete a ultima palavra : e jà em nòs nao fe hà de ouvir o Sum ; fenao o Non fum . E , affentada por hua vez esta verdade, acabarão em nos as prefunções; porque nada tem, que prefumir, o nada: acabarão as offensas de Deos; porque se nao atreverà o nada contra o tudo; e o que não fov, nem he, e hà de nao fer, a o que fempre Appe, 10 foy , he , e fera : Qui eft , 4: & qui erat, & qui venturus eft. E entao vos digo eu, que fe- Zen are reis : o que ? Santos : Sancti 45. eritis. Santos pelo exercicio da humildade, e das mais Virtudes, que a acompanhao: Santos pela Graça, que adquirireis com essas Virtudes: Santos pela Gloria, que vos corresponderà a essa Graça: e com estes tres Seres de Santos, ficarão bem remediados os tres Nao feres de homens ; Non fum : Non fum : Non .



Emaniel Consulus del

Serve Share Soil-



# SERMAÔ

Da Quarta Dominga

#### DO ADVENTO,

Prègado no Anno de 1706.

Parate viam Domini . Luc. 3-

188.



Uando os Defertos de Judea fe tornavao povoados, para feouvir ao

Battifla, efte era o Thema, e efte o Affumpto todo da suaJod. 1.13. Pregação: Ego vox clamantis
Luc. 1.4. in deserto: Parate viam Domini. O certo he que o fazer, ou

nao fazer frutto a palavra de Deos, vai muyto do Pregador. Quando efte prega juntamente com o exemplo davida: quando o Sermao nao so o compoem de palavras, fenao tambem de acçoés o que diz; com poucas palavras faz muyto frutto: quando ao finao fuccede, ou quando ao finao fuccede, ou quando ao pue diz; com poucas palavras quando por poucas palavras quando ao finao fuccede, ou quando ao finao fuccede, ou quando ao ha que eiperar frutto: muyando muyando por pregador, nao ha que eiperar frutto nemu-

muyto, nem pouco.

189. Toda a Pregação do Battista constava de poucas palavras mais, que as referidas. Ellas erao o Exordio; ellas a Narração, e Propoficão do Assumpto; ellas a Confirmação, e o Epilogo; ellas emfim o Sermaci todo: e com todo este Sermão despovoava o Battista as Cidades, e povoava os Defertos. Mas porque? Porque hia diante, obrando o que dizia. Dizia, e prègava que se preparassem os caminhos do Senhor: Parate viam Domini; isso mesmo fazia: hia diante, preparan-C.1.76. do esses caminhos: Praibis enim ante faciem Domini para-

re vias ejus.

190. Por este principio com meos receyos venho, nao me fucceda hoje muyto às avessas do Battista; e que, quando elle no Deserto pregava em povoado; eu no meyo do povoado, venha a pregar no deferto. Mas por isso tambem, me quiz valer ao menos do feo Sermao, a ver se deyxou impressa nas suas mesmas palavras algua da efficacia do feo exemplo. E com o feguro juntamente de que furtar hum. Sermao a tao grande Prèga-

dor, como o Battista, he furto, que tambem Christo o fez.

191. Aparelhai poes, ò homens, o caminho do Senhor, pregava entao o Battista, e vos prègo eu hoje tambem\_ a vos: Parate viam Domini. Mas que caminho serà este? Todos estais esperando, vos diga eu, que he hu caminho muyto estreyto, e muyto apertado; porque esse he o caminho de Deos: esse o que, por testimunho do mesmo Christo, he o caminho, que vai dar ao Ceo, e o que leva à Vida eterna : Quam ... arcta Matth. via est, que ducit ad vitam. 7.14. Estais engannados: e esse he o erro, que vos quizera tirar hoje da cabeça. Não vos venho inculcar os caminhos apertados, e estreytos; senao os muyto espaçosos, e muyto largos.

192. Os caminhos de Deos, e do mundo são muy differentes , si : Neque viæ vestræ, vie Mai. 55. meæ, disse o mesmo Senhor: mas nao hè a differença, a que vòs cuydais. Vòs tendes os caminhos de Deos por muyto apertados, e muyto estreytos; e os do mundo por muyto largos, e espaçosos: e nao

he

he assi, senao muyto ao contrario, e muyto às avessas. Os caminhos de Deos, esses são os muyto espaçosos, e muyto largos; e os do mundo, esses os muyto estreytos, e. muyto apertados. Esta he a verdade, que hoje quizera. persuadir, para metter a caminho a os que com o feo imaginado horror andao tao fora delle. Ajude-me, e encaminhe-me tambem a mi aquelle Senhor, que he o mesmo, que clamava, quando a fua voz dizia: Aparelhai homens os Foan. 1. caminhos de Deos: Ego vox clamantis: Parate viam Domi-

23. Luc.3.4.

### §. II.

193. Digo primeyramente, que os caminhos de Deos sao. muyto espaçosos, e muyto largos: e nao fou eu sò, o que o digo. Dillo muyto mayor authoridade do que a minha. Dillo a experiencia. E dillo tambem a rasaõ: e tudo hè necessario que assi o diga. A authoridade não he menos que a do Espirito Santo, Espirito de Verdade. Falla elle nos Proverbios dos caminhos da Virtude, (que esses sap os caminhos de Deos ) e diz que fao huns caminhos muyto fermosos, muyto amenos, e muyto deleytaveis: Via ejus, Provi 3. viæ pulchræ, diz a Vulgata : 17. Pagn. Via ejus, via delectabiles: vie Varab. amene: vertem Pagnino, e Vatablo: e nada disto forao, sendo tao apertados , e tao horrorosamente estreytos, como vos os fazeis. Que amenidade pode haver na estreyteza? que deleyté na angustia? e no horror que fermosura?

194. Mais diz o Espirito Santo. Ainda os atalhos defte caminho, que são aquelles, por onde vao os mais perfeytos, e Justos, são como a luz, quando nace, quando se diffunde, e quando crece: fus- c.4.18. torum autem semita quasi lux Splendens, procedit, & cref+ cit usque ad perfectam diem. E que tem os atalhos deste ca+ minho com a luz; e com a luz no atto de nacer, de se espalhar, e de crecer? Tem muyto... Olhai: os atalhos ordinariamente sao mais estreytos, e apertados: ainda o vosso, que tambem chamais Evangelho, diz, que Nao hà atalho sem trabalho: mas, sendo sempre estes os atalhos dos outros caminhos, nao são as-

fi os

fi os atalhos do caminho de Deos: não fão em si apertados, e estreytos; são como a luz, quando nace, quando se disfunde, e quando crece:

195. Não hà cousa, que

mais se dilate, do que a luz. Apenas o Sol aponta no Oriente, e ainda muyto antes de apontar, e de apparecer; logo que a fua primeyra luz começa a rayar nos Orizontes, assi se disfunde, e dilata; assi se alarga, e estende, que no meimo ponto enche, e occupa todo este vastissimo Hemisferio. Não hà mayor distancia, nem largura, que a do Oriente ao Occidente: Quan-101. 12. tum distat Ortus ab Occidente : mas toda esta largura, e distancia, com ser tao grande, vence a luz em hū instante, dilatando por todo esse espaco intermedio o seo esplendor. Poes tao largos, tao extenios, e tao dilatados sao os atalhos dos Justos, diz o Espirito Santo: Justorum autem semita quasi lux splendens, procedit, & crescit usque ad persectam diem .

196. E, se estes são os atalhos, que de si sao sempre mais estreytos, e apertados; qual ferà o caminho? He este ver-

dadeyramente aquella Via taõ lata, como lactea: tao dila+ tada, como luzida: tao cheya de espaços, como de Estrellas, que são os mesmos Justos: Quasi stella. Por el- Dan. 12. la caminhao estes, nao como os fabulosos deoses, que fingiao os Gentios ir ver-le com lupiter; senao como deoses verdadeyros, que por ellavao direytos ver ao Deos dos deoses em Siao. He aquella Via tao espaçosa, como especiosa, que vai dar naquella Porta, especiosa tambem, não do Templo da Jerusalem da Terra, senao do Ceo; onde se vem maravilhas, não obradas por virtude algua participada, senao propria do que he Omnipotente. He emfim aquelle caminho tao largo, que couberao por elle em numerosas turmas, e em turbas sem numero, milhares, e milhares de pessoas, que hoje estao diante de Deos, assistindo a sua Divina, e Real Magestade: Vidi turbam magnam, Apoc.7. quam dinumerare nemo poterat, 9. ex omnibus gentibus, ... stantes ante thronum : Et decies millies Dan, 7. centena millium assistebant ei.

197. A toda esta authoridade se junta tambem a expe-

Tien-

50.15.

praticos neste caminho foy o Profeta Rev : emfim era nelle Meftre, e o enfinava a ou-Pfalm tros : Docebo iniquos vias tuas. Verdade he, que o mereceo a Deos nas repetidas vezes, que lhe pedia este tao alto conhecimento : Vias tuas, Domi-

riencia. Hum dos homens mais

ne , demonstra mihi : Deduc me, Domine in via tua, &c. Efte tal dizia de si, que andava em toda a largueza, quando an-

Plalm, dava por este caminho: Et am-218. 45. bulabam in latitudine, quia mandata tua exquisivi. Como quem diz : Dizem, que o caminho de Deos, e dos feos Mandamentos, he estreyto, e apertado? Não o experimentev eu affi ; porque nunca andev mais à larga, que emquanto andey esse caminho: Et ambulabam in latitudine. O mesmo tinha jà ditto no

Pfalm. Pfalmo Dezesette: Eduxit me 17.20.22 in latitudinem : Quia custodivi vias Domini: Como fe me tiràrao (diz David) de huns grandes apertos para hua largueza muy grande, affi me achev eu, quando me vi nos caminhos do Senhor. E para que se nao imaginasse, que a largueza era mais do feo animo, que do mesmo caminho,

To.III.

acrecentou, que o melmo caminho de Deos, que he o de feos Mandamentos, era o largo, e largo com demazia: Latum mandatum tuum nimis , Pf. 118.

198. Parece que nao aca- 96. baya David de se explicar ; ou nao fe fiava de que nos o acabaffemos de entender, femtanta repetição de termos, e tanta expressão do que dizia. Via o Santo Rey por hua parte o concevto tao comum, que se fazia, de ser apertado, e estrevto o caminho de Deos: via por outra, a fua experiencia tanto em contrario na largueza, que fentia: e para que efta podesse prevalecer a o juizo de tantos, não acabava de dizer o mesmo, que experimentava: tudo lhe parecia pouco; e todo o encarecimento curto, por mais que fosse em demazia: Eduxit me in latitudinem . Amhulaham in lutitudine: Latum mandatum tuum mimis .

199. Mas não he a experiencia sò de David, he de todos aquelles, que poem os pès a este caminho: e o serà tambem vossa, se vos puzerdes a elle. Não he necessario ir buscar em outros a experiencia; que podeis ter em vos meimos. ToTomai pelo caminho de Deos, e achareis tanto certa a experiencia de nao ser apertado, quanto volo assegura assi o Espirito Santo. Este mesmo Espirito de Verdade, de quem jà ouvistes, que nao sò eralargo o caminho de Deos, fenao tambem largos os feos atalhos, torna a fallar dos mesmos atalhos, e do mesmo caminho com cada hum de vòs. e diz assi outra vez nos Proverbios: Viam sapientie monstrabo tibi : ducam te per semitas aquitatis: quas cum ingreffus fueris, non arttabuntur grefsus tui. Eu te mostrarey o caminho da Sabedoria, (isto he da Virtude) e te guiarey pelos atalhos da justica, e equidade :. e quando entrares por este caminho, e por estes atalhos, eu te fico, que nao fintas, nem experimentes nenhus apertos: Non arttabuntur greflustui .

200. De maneyra que, para se saber, se he, ou nao, apertado, e estreyto o caminho de Deos, (que esse he o caminho da Virtude, e da equidade) todo o ponto està em entrar por este caminho: (da forte, que deve ser, pelo que depoes direy) que se

vòs entrardes, Quas cum ingressus fueris, a vossa mesma experiencia vos mostrarà, que nada tem de apertado: Non arctabuntur gressus tui . Os apertos do caminho da Virtude, a estrevteza dos seos atalhos, são sò para os que andao desencaminhados, e fòra de todo o caminho: mas para quem se mette a elle, para quem o anda, e frequenta, a mesma experiencia mostra, nao ser assi: Quas cum ingressus fueris, non arttabuntur

gressus tui.

201. Em quanto porèmi vos não resolveis a tomar caminho, e em quanto a propria experiencia vos nao enfina, deyxai-vos ao menos convencer da razao; que tambem esta demostra a mesma verdade. Todo o caminho de Deos se reduz ao da sua Ley, e dos feos Mandamentos. Por isso David, que quasi em todos os seos Psalmos nos inculca este caminho, o equivòca sempre com os mesmos Mandamentos, e Preceytos da sua Lev. Hũas vezes diz, que guardou os caminhos de Deos, suppondo-os Mandamentos: Custo- Psal. 17. divivias Domini: e outras diz, 12. que correo pelos Mandamen-

tos,

tos, suppondo-os caminhos: Pf. 118. Viam mandatorum tuorum cucurri. Supposto poes que o 34. caminho de Doos se reduz à fua Lev, e aos seos Mandamentos; todos estes Mandamentos, e toda esta Ley tambem se reduzem a dous preceytos, que são o do amor, e caridade para com Deos, e para com o proximo. Affi o diz o mesmo Legislador, que he Christo: In bis duobus man-21. 40. datis universa lex pendet. E destas duas supposiçõens, ou destas duas premissas, que se infere? Infere-se por boa consequencia, e por boa razao, que nao pode deyxar de ser muy largo, e muy espaçoso o caminho de Deos; porque são muy largos, e dilatados os es-

paços da caridade.

202. Pergunta Santo Agostinho, porque razao andamos nesta vida os homens, emquanto somos nella Viadores, sempre em trabalhos, sempre em apertos, sempre em angustias? E responde, que por isso mesmo, que somos homens, de natureza mortaes, e ensermos, e como huns vasos de barro sempre quebradiços: e que deste mesmo barro, que somos, nacem os a-

pertos, e angustias, em que nos vemos: Quare omnes la- s. Aug. boramus, nisi quia sumus homines, mortales, fragiles, infirmi, lutea vasa portuntes, que faciunt invicem angustias? Alsi he: mas que remedio? O da caridade, diz o Santo, porque são muy vastos, e muy dilatados os feos espaços. Queremos ver-nos livres destes apertos, e destas angustias, que padecemos? poes recorrer a os espaços dilatados da caridade: Sed si angustiantur vasa carnis, dilatentur spatia charitatis.

203. Da-nos Santo Agostinho o mesmo conselho, que dava a os de Corintho S. Paulo. Via o Santo Apostolo a estes homens tao apertados, e tao angustiados, Angustiamini autem in visceribus vestris, 2.Cor.6. que se compadecia delles; e, movido desta compaxão, os exhortava a que se dilatassem, como elle: Cor nostrum dilatatumest: ... Eandem habentes re- V.11.13. munerationem, .. dilatamini & vos. Si: mas o modo? o confelho he facil de dar; mas o modo de exercitallo? Tambem he facil, diz o Apostolo na Exposição de Alapide: Ex- Alap. ercitando a caridade: Eandem

P 2

cha-

charitatis menfuram. O latitudinem mihi redditc. Para que faő (vinha a dizer a eftes feos Dicipulos S.Paulo) Para que fao essas angustias, e esses apertos? Eftendey-vos, dilatai-vos como nos que nos não vemos nesses apertoes : Cor nostrum dilatatum est ... dilatamini & vos : e para isso tende como nos a caridade; porque são muyto largas, e muyto dilatadas as fuas medidas: Eandem charitatis mensuram, O datitudinem mibi reddite.

204. He a caridade muyto espaçosa: tem hua largura muyto extenfa: para fe medir, o que tem de largo, e de efpacofo, he ainda medida muy curta aquella Canna de ouro, (posto que, por ser de ouro, muy propria)com que por eftadios a milhares media hu Anjo a largura da grande Cidade, que vio S. Joao no feo Apocaly ple: Et longitudo ejus tanta Apoc.22 oft, quanta & latitudo : O menfus eft .. arundine aurea per Radia duodecim millia . Emfim ( nao fahindo do nosfo caminho) excogitai os mais largos, os mais dilatados, os mais espaçosos, e os melhores caminhos, que quizerdes, ou a que puder eftender-se o

vosso pensamento: mais excellente que todos esses he o caminho da caridade, diz o mesmo S. Paulo: Æmulami- 1. Cor. ni chari smata meliora : 6 ad- 12.30. buc excellentiorem viam vobis demonstro : Scilicet charitatis , acrecenta Theofilato com Theoph. S. Joao Chryfoftomo . Se poes Chrsf. à mesma caridade se reduz toda a Lev de Deos, e todos os feos preceytos, e Mandamentos; e eftes fao o caminho todo do mesmo Senhor, não hà que bufcar mais provas, nem mais razao, para fe convencer, que he muy largo, e muy espaçoso o seo caminho.

#### 6. 111.

205. Està tudo muy bem . jà ouço me dizem todos: mas o Texto, e o testimunho de Christo, que diz, ser este mefmo caminho muyto apertado, e muyto estreyto: Quam arcta via eft , que ducit ad vitam ? Si; mas tambem o Texto, e o testimunho do Espirito Santo, que diz nao haver neftemesmo caminho estrevrezas. nem apertos: Viam monstrabo tibi, ducam te per semitas .... quas cum ingressus fueris, non arttabuntur greffus tui ? Jà a diffi-

difficuldade não he sò comnosco; he tambem com o Espirito Santo. Na concordancia poes de ambos os Textos ficaremos nos tambem todos concordados. He certo que Christo, e o Espirito Santo, ambos são a mesma Verdade, e ambos fallao pela mesma bocca, fem contradição algua: poes, se Christo diz, que o caminho de Deos he apertado, como fe falva dizer o Espirito Santo, que nao hè apertado esse caminho? Como se concorda o Arstavia, com o Non ar Habuntur greffus ? Muy facilmente, tomando o mesmo caminho, ou pelo que he em fi; ou pelo que he para muytos .

206. Quando o Espirito Santo diz, que nao tem nada de apertado, e eftrevto o caminho de Deos, falla do caminho, pelo que he em fi: e quando Christo diz, que he estreyto, e apertado, falla do mesmo caminho, pelo que he a respeyto de muytos. De sorte que nao vai o aperto do caminho; vai dos caminhantes. Hà huns homens, que sò de ouvirem fallar no caminho da Virtude ; sò de confiderarem. que fe hao de pòr ao caminho de Deos, se lhes aperta tanto o coração, que nem o podem confiderar, nem o podem ouvir. Poes he efte aperto do caminho? Nao; he aperto do coração. E se não, tomai este caminho com o coração dilatado: tomai-o com gosto: andai por elle com vontade : e logo vereis como he largo.

207. He o que diffe S. Joao Chryloftomo , respondendo quafi nos mefinos termos a efta difficuldade, nao propofta entre os teftimunhos : hum de Christo, e outro do Espirito Santo; fenao entre ambos do mesmo Christo, Pergunta o Santo : Si angusta est Chris. via , O afpera ; quemodo rur- de Laz. fus eam levem, suavemque vocat? Duas coufas diffe Chrifto Senhor Nosso; hua que o feo caminho era eftrevto, aspero: outra que o seo jugo (que he o mesmo) era suave, e leve. Mas como fe compadecem ambas eftas coufas, ou ambas eftas verdades ? E refponde o mesmo Santo: Illud quidem dictum est propter naturam afflictionum; bocverò propter spontaneam voluntatem adeuntium . Compadecem-fe. em quanto o ser aspero, e apertado o caminho de Chris-

to, respeyta à natureza das afflições, ou às afflições da natureza, com que esse caminho se anda: e em quanto o ser suave, eleve, respeyta à vontade espontanea, comque esse caminho se toma. Dai-me vòs vontade de andar por este caminho, ou andai vòs por elle de boa vontade; que elle vos ferà espaçoso, e largo: mas se o tomardes com repugnancia, com affliçao de animo, com aperto de coração; então vos parecerà estreyto, e apertado. Toda a differença està na com que se toma o caminho; ou comvontade, ou sem ella: ou com gosto, ou com afflição: Propter naturam afflictionum: Propter spontaneam voluntatem adcuntium.

## S. IV.

208. Explico-me a mi, e ao Santo com hum exemplo muy adequado. Sabeis como he o caminho de Deos estreyto, e largo? Assi como he muytas vezes qualquer outro, que andais, breve, e comprido. Quando fazeis hua jornada com desejos della, com gosto, e com vontade;

por comprido que seja o caminho, sempre vos parece muy breve : quando porèm a fazeis de mà vontade, com afflição, e tedio; com repugnançia, e fastio; por mais breve que o caminho feja, sempre vos fahe muy comprido. Ao Patriarca Abrahao, e a o Profeta Jonas mandou Deos; hum que sahisse de sua casa, e fosse ao monte Moria sacrificar a seo Filho: e a o outro, que andasse por toda Ninive pregando, ou apregoando a seos habitadores a subversao da Cidade dentro de quarenta dias. Obedecerao ambos ao mandato de Deos; porèm com hua differença muyto grande, e muyto notavel: porque, fendo o caminho de cala de Abrahao a o monte Moria jornada de hum dia, e essa muy descançada, como notou Abulense, Poterat homo fatis leviter illud und die transire gastou Abrahao no tal caminho tres dias: e ainda a o terceyro, the ficava longe o Moria: Die autem tertio, elevatis Gen. 22. oculis, vidit locum procul, diz a Escrittura. Sendo porèm a Cidade de Ninive tao defmedidamente grande, que o discorrella era jornada de tres dias,

Abul.

dias, como diz a mesma Es-701.3.3. crittura , Et Ninive erat civitas magna itinere trium dierum, o Profeta a correo toda emhum sò; como de muytos re-Ler. ble, fere Lyra: Iter trium dierum una die complevit : expondo affi estes Authores, o que diz

tambem a Escrittura : Et capit Jonas introire in civitatem itinere dici unius. Hà tal differença!

209. De modo que o caminho comprido de tres dias fazfe tao breve, que se anda em hum sò: e o caminho breve de hum sò dia faz-se tao comprido, que se anda em tres, e ainda fe nao chega ao fim delle. Donde efta differenca tao grande, e tao notavel? Das diversas vontades, com que as jornadas se faziao. Abrahao, que caminhava a facrificar hum filho, que tanto amava; affi como hia com esperança contra esperança, Rom. 4. fegundo diz S. Paulo : Contra Spem in Spem credidit : affi hia tambem com vontade contra vontade : com vontade de obedecer a Deos; contra vontade por facrificar ao filho. Com a vontade de obedecer a Deos, dava hum passo a dian-

te; com a que tinha porèm-

de nao facrificar o filho, e. com a repugnancia a lhe tirar a vida, tornava outro passo a rraz: o preceyto de Deos o levava: o amor de líaac o retrahia: e neftas andanças andou Abrahao em tres dias o caminho, que pudera andar em hum so : Poterat una die transire : Die autem tertio .

210. Jonas porem, que caminhava indo profetizando a Ninive a fua fubverfao, hia com o grande defejo, e vontade, que tinha, de ver comprida jà a sua Profecia, vendo a Ninive arrazada: e tao grande, quanto o mostrou depoes a pena, o fentimento, e afflição de a não ver subvertida : Et afflittus est Jonas afflic- Jon. 4.1. tione magna : e esse mesmo gofto, esse mesmo desejo, e vontade, com que caminhava, lhe fez andar em hum sò dia, o que era jornada de tres: Itinere trium dierum : Itinere diei unius, Tanto vai da vontade, ou da repugnancia, com que se caminha: tanto faz, que feja breve, ou comprido o caminho, o defejo, e gosto; ou o tedio, e fastio, com que se

211. Poes affi digo tambem em ordem a fer o cami-

faz a jornada.

nho

nho largo, e estreyto; espacoso, e apertado. Haja vontade de andar pelo caminho de Deos: caminhe-se por elle com gosto, e desejando de coração a jornada; e logo o caminho parecerà, o que he; espaçoso, e largo. Porèm. fe ao contrario esse mesmo caminho se tomar de mà vontade, com repugnancias, com apertos de coração; também parecerà, o que nao hè; estreyto, e apertado. Mas tambem não se queyxe então ninguem do caminho; queyxe-le de si: não diga, que he o caminho apertado; diga que leva nelle apertado o coração.

212. Não hà figura mais expressa desta verdade, que o caminho, e jornada, que fizerao os Ifraelitas do Egypto para a Terra de Promissão:porque nella se symboliza o caminho de Deos, e a jornada, que todos por elle fazemos delle Mundo para o Ceo. Mas vede,o que lhes fuccedeo naquelle caminho; e nisso mesmo vereis, o que nos acontece no nosso. Caminhavão os Israelitas, como dizia, do Egypto para a Terra de Promissão: porèm com tal fastio, tal aborrecimento a o trabalho, a

os apertos, e às angustias do caminho, que lhes pareciao jà as mesmas angustias, e agonias da morte: Tædere cæ- Num. pit populam itineris, ac laboris: 21.4.5.

Locutusque contra Deum, & Moysen ait: Cur eduxisti nos de Ægypto, ut moreremur in solitudine? E onde estava o trabalho, onde as angustias, e onde os apertos deste caminho?

213. Ora dai-me attenção. Ainda materialmente tomado este caminho, era em si tao largo, e tao espaçoso, que era todo hum dilatado deserto de muytas, e diversas campinas, quanto se podiao estender os olhos: Tomado quanto às conveniencias da jornada, sem embargo de ser por hum deserto, erao tantas as comodidades della, que tudo tinhaõ a pedir de bocca. Queriao agua? Vinhao em seo seguimento os penhaícos, e rochedos desfazendo-se emcrystalinas fontes : Bibebant 1. Cor. autem de spiritali, consequente 10.4. eos petrà. Queriao comer? Vinhao do Ceo em bandos as codurnizes: Et ascendens coturnix cooperuit castra. E pa- 16.13. ra que nao fosse o conduto sem pao, este lhe chovia o mesmo

Cco

101 1/1

Ceo em abundancia; e comtal fabor, que todos nelle deliciosamente gostavao, o que San. 16. cada hum mais queria : Panem de celo præstitisti illis, omne delectamentum in fe babentem , o omnis faporis fuavitatem. Vede que mão alforge efte pa-

ra o caminho. 214. Mais : Para que de dia os nao offendesse o Sol na iornada, vinha hua nuvemguiada por hū Anio; e, interpondo-fe a feos ravos, delles, e do feo calor os defendia: e de novte, para que nao tropeçassem, e cahissem com a escuridade, e sombras della, vinha outro Anio com outra nuvem de fogo, que dava\_ luz a todo o deferto, convertendo a mesma novte em cla-Fred. To dia : Dominus autem pracedebat cos... per diem in columna nubis, & per nottem in columna ignis. Vede que mão chapeo de fol para de dia, e que mào archote para de noyte . Estas erao as conveniencias da jornada, quanto ao bem., que nella todos logravao: e haveria mal algum, que nella tambem padecessem ? A nenhum delles dohia pè, nem mao, nem em toda a jornada houve hum sò enfermo : Et To.III.

non erat in tribubus corum in- Pf. 101. firmus . E que mà era esta jor- 37. nada? que mão caminho efte? Onde estavao logo os apertos, e angustias, de que se quevxavao tanto estes homes; se he que de homens merecem o nome? Não estavão no caminho; estavao nos caminhantes . Hiao com faftio , e com tedio da jornada, Tædere cæ- 11.4. vit populum itineris, e dahi lhes vinha o aperto todo: não lhes vinha do caminho; vinhalhes do coração, que fe lhes apertava com andar effe caminho.

215. Affi o diz, nao Santo Ambrofio, nem Santo Agoftinho, nem S. Jeronymo, fenao o mesmo Deos, dizendo que elle o dizia; Et dixi : Sem- Pfalos per bi errant corde : Et isti non 19, 11. cognoverunt vias meas. Eu mefmo diffe, diz o Senhor, que todo o feo erro efteve no feo coração. Tiverão por apertados, e trabalhofos os meos caminhos : erràraő ; porque os nao conhecerao : e do feocoração lhes naceo todo o erro. O feo coração era, o que fe lhes apertava com andarem pelos meos caminhos; e imaginavao fer dos mesmos caminhos todo effe aperto; mas if-

so mesmo era nelles falta de conhecimento, e erro do coração: Hi errant corde: isti non cognoverunt vius meas.

### § V.

216. Este foy o erro do Po-

vo de Deos, e este he o nosso tambem. Oh se o emendaramos! Se acabaramos de conhecer, que não he o caminho de Deos apertado, e que todo o aperto he do pouco coração, com que emprendemos esse caminho! Se dilataramos mais o mesmo coração! E como nos pareceria entao, nao estreyto, senao dilatado o caminho do Senhor! Este he o remedio, e nao outro. Algum dia lhe parecia tambem a David duro, e aspero este eaminho: Psalm. Ego custodivi vias duras: com tudo soube emendar o seo erro: e tanto assi, que jà nao experimentava essa aspereza, nem essa fragosidade no mesmo caminho; mas antes com toda a facilidade, e sem tro-Psalm. peço corria por elle: Viant 118.32. mandatorum tuorum cucurri. E isso, como, ou quando? Quando se lhe dilatou o coração: Viam mandatorum tuo-

16. 4.

rum cucurri, cum dilatasti cor Ibidem meum.

217. Poes: Dilatamini & 2. Cor. vos, vos direy com S. Paulo: Dilatai-vos vos tambem. Quereis tomar, como David, o caminho de Deos? quereis correr, como elle, pelo caminho de seos Mandamentos? Poes dilatai, como elle, os vosfos coraçoens: e desengannai-vos, que sem coração di-Iatado, nao hajais medo, que tomeis, nem caminho, nem carreyra. Não se vos aperte tanto o coração sò com ouvirdes fallar no caminho de Deos, e da Virtude: resolvey-vos a tomallo com vontade, e com desejo efficaz de o seguirdes; e logo vereis, como facilmente correis por elle: logo vereis, como he lhano, como he largo, como he espaçoso.

218. He muyto de notar no Sermão do Battista, que nos exhorte, e mande o Santo Precursor preparar o caminho do Senhor: Parate viam Domini. Parece que o mandato, e exhortação havia de ser, que nos preparassemos a nòs para esse caminho: parece que havia de ser antes o Sermao, como o de Samuel ao povo: em lugar do Parate viam Domini, havia de dizer o Battifla, como Samue

1. Rez- diza: - Pre-parate corda vestra

Domino. Mas tudo he o mefmo; porque prepatarem-se os
coraços para o Senhor, he
prepara-se o feo caminho: do
Senhor, quando para elle se

Senhor, quando para elle fe preparao os corações. Cor Prov. hominis disponis viam, diz o Espirito Santo. Tanto depende do nosso coração a aparelho, e a preparação deste-

caminho . 219. O Douto Lahaye diz,

Tah Ri. que o Parare viam Domini, que bl. Max. o Battifta pregava, era o mefincap.3. mo que Viam apertam , & oculis intuentium conspicuams facere: Fazer o caminho do Senhor mais amplo, mais largo, e mais vistoso. Mas o modo de fazer affi efte caminho, he fazendo-nos nos a elle. Em nos fazendo a efte caminho: em nos costumando a andar por elle, faremos juntamente caminho, e o abriremos ao conhecimento claro, de que nao sò he largo, e espaçoso em si, senao tambem para nos, o mesmo caminho do Senhor, que o Battifta nos manda hoje pre-

parar ; Parate viam Domini ,

§. VI.

220. Temos visto como he largo, e espaçoso o caminho de Deos: vejamos agora como he eftrevto, e apertado o caminho do Mundo · e ferà mais breve; porque fummariamente. Jà veio porèm pofto em campo o outro Texto tambem de Christo, e tao claro como o primeyro, dizendo que he muyto espaçoso, e largo o caminho do Mundo, que he aquelle , que leva à perdiçao: Spatiofa via e/t, que Manb. ducit ad perditionem . Mas, affi 7.13. como o Espirito Santo, de ouem he clarificar a Christo. nos deo claridade para a intelligencia do feo primevro testimunho, no la darà tambem agora para a expoficao defte segundo.

hhos, que nos dà o Efpirito Santo pelo Ecclefiafico, he efte hum; que nos nao fiemos do caminho trabalhofo: Nec 'Eccle, redas revi al abbriolge. Caminho, de que o Efpirito Santo nos aconfelha, e manda, que nos nao fiemos, claro ettà, que nao hà de fer caminho de Deos, fenao do Mundo: mas

221. Entre os mais confe-

Q 2 por

Director Google

por isso mesmo reparo eu muyto em the chamar trabalhofo: Via laboriofa . O caminho do Mundo nao he aquelle, emque se encontrao as felicidades , e gostos ? onde se achao os delevtes, e os regalos? onde fe andao topando huns com outros os divertimentos, e paffatempos da vida ? Poes este he o trabalho; ou este o caminho trabalhofo? Si, diz o Espirito Santo: e por isso nos diz tambem, que nos nao fiemos de tal caminho: Nec credas te viæ laboriofe . Iffo, que vos parece, ou a que vos chamais paffatempos, regalos, felicidades, e gostos, he sò apparencia: porèm na realidade tudo he moleftia, tudo afflição, tudo trabalho: Nec credus te viæ laboriofe .

222. Affi digo cu tambem;
Iffo que vos parece fer caminho largo, e efpaçofo, hesò apparencia: e neffe fentido
fallou Chrifto: fallou fegundo o voffo conceyto, e conforme a voffa eftimaça5: mas
na realidade naó he affi; porque he caminho verdadeyramente apertado, e eftreyto.
Sempre reparey naquella Parabola da Sementeyra dizer
Chrifto Senhor Noffo, que-

hua parte do trigo cahira junto ao caminho, e que por pizado dos que por elle paffavao, nao dera frutto: Aliud Luc. 8.c. cecidit fecus viam . & conculcatum est. Parece que nao concorda o Conculcatum est com o Secus viam . Se Christo differa, que o trigo cahira no caminho, entendia-fe bem o fer pizado dos caminhantes; mas dizendo, que cahira junto do caminho, parece que antes, para nao fer pizado, essa pudera fer a industria do semeador. Este trigo sò podia ser pizado, e conculcado pelos passageyros: poes os passageyros vao por junto ao caminho; ou vao pelo caminho? Vao tambem junto a o caminho, quando efte he apertado, e estreyto : esses são, os que vos chamais logradouros dos caminhos apertados: e tal era o caminho junto ao qual cahio o trigo .

223. Lugar, onde a palavra de Deos, fignificada por efte trigo, he pizada, e conculcada dos homens, jà fe fabe que he o Mundo: mas he tao eftreyto, e apertado o feo caminho, que he neceffario aos que o andao, paffarempor junto delle: Seeus viam.

E, verdadevramente fallando, nao pòde deyxar de ser assi. Ainda que o caminho do Mundo fora em si tao largo, e espaçoso, como vos cuydais, nao pudèra deyxar de ser muyto apertado, e muyto estreyto. E a razao he, porque sendo, como diz o mesmo Christo, tantos os seos viado-Matth, res, ou viandantes, Et multi funt, qui intrant per eam, he como impossivel caberem todos, sem que todos entre si vao apertados: e nestes apertoes o remedio he, irem huns pelo caminho, e outros junto delle. Huns lograo em cheyo os chamados gostos, e felicidades do Mundo: e estes vao pelo caminho. Outros nao lograo tanto; porque tambem o Mundo naó temtanto, que dar a todos: mas, ainda que nao lograo tanto, tem com tudo os feos logradouros : e estes vao junto do caminho: Secus viam. . Mas huns, e outros, todos desencaminhados;, porque tanto vao errados, e tao fora de caminho, os que vao junto a elle, como os que por elle caminhao. E he, o que disse David, quando disse de semelhantes Ps. 106. viadores ; Errare fecit eos in

7. 13.

40.

invio, O non in via .

#### §. VII.

224. Mas para que he bufcar outros testimunhos desta verdade, senao os daquelles mesmos, que andarao ja este caminho. Que andarao, digo, e nao os que andao:e he outra reposta, que podemos dar tambem a o Texto de Christo Senhor Nosso. O caminho de Deos, diziamos, que parecia apertado antes de se andar: o do Mundo depoes de se andar; entao se conhece estreyto. A os que entrao, e andao estecaminho, parece-lhes, que he espaçoso, e largo: e destes he, que falla Christo: Spa- Matth. tiosa via est, quæ ducit ad perditionem, & multi sunt, qui intrant per eam: mas, depoes de andado, entao fe conhece, o que he; porque a experiencia o enfina. Ao entrar, eandar por elle, nao se conhece; porque se entra, e anda às cegas, e com os olhos fechados: mas quando, depoes de andado, se abrem os olhos, entao fe conhece o erro, e o enganno: e entao he o arrependimento todo de se ter andado por tal caminho.

V.9.

225. Por iffo Chrifto Senhor Noffo na Parabola da quellas Vodas, em que feintroduz na figura de hum Rey, que mandou chamar convidados para a fua mefa, vendo que os que hiafo feo caminho; huns ao feo negocio, e outros para a fua Quinta: huns a buícar a fua conveniencia, courros o feo regalo; que jao as eftradas communs, em Mante, que andao os mundanos A pue andao os mundanos A pies i termis, a film in villam fuam,

alius verò ad negotiationem. fuam : vendo , digo , que todos eftes fe escusavao, mandon bufcar os convidados ao fim do melmo caminho: eordenou, que todos, os que fe achassem no fim delle, foffem chamados : Ite ergo ad exitus viarum, & quoscumque inveneritis, vocate ad nuptias. Affi se fez, e com tao bom fuccesso, que nenhum delles fe escusou, e todos vierao: Et impletæ funt nuptiæ difcumbentium. Tao facilmente, como ifto, se desengannao, e deyxão o caminho do Mundo, os que se achao no sim delle : e tanto he em todos o arrependimento de o terem feguido. quando no fim abrem os olhos a o seo conhecimento, e à sua mefma infelicidade. Coutritis, & infelicia in viii eorum,
15, 15
diffe deftes David: Nos feos
caminhos fe acha a contriçad,
e a infelicidade: com a diffetença porèm, que a infelicidade he fempre, e a contriçad no fim; porque todos fevem ultimamente a arrepender dos mefmos caminhos,
quando alfim em os terem\_
andado fe conhecem infeli25.

226. Mas, devxando o que outros dizem delles, oucamos jà,o que elles mesmos dizem de fi, e o que confessao por fua bocca . Introduz o Sabio a huns mundanos, que mutuamente huns a outros fe convidavao a lograr-fe do feo Mundo, e a aproveytar-fe dos bens, que o tempo, e annos lhes promettiao; e entre o mais diziao affi : Vinde, e gozemo-nos dos nossos bens : vamos a os verdes prados, e nenhu fique, onde nao paffee o nosso appetite : entremos pelas florestas mais amenas, e nao devxemos rofa, de que nao tecamos a nossa coroa: em toda a parte, e lugar, por onde andarmos, demos final da nossa alegria, e contentamento : Venite ergo , 6. Sap. 2.6. fruafruamur bonis: coronemus nos rofis: nullum pratum fit, quod v.e.s. non pertranfeat Luxuria noftra: ubique relinguamus figna legiste.

latitte . 227. Se bem o diziao, melhor o fizerao; que estas refoluçõens fempre se pratticao. Mas vamos esperallos ao fim do caminho. Chegàrao emfim ao fim da jornada; e oihando todos para traz,e huns para os outros diziao unifor-Cap. s. memente entre fi : Ergo errav.6.7. vimus à via veritatis: lassati Susmus in via iniquitatis, & perditionis, & ambulavimus vias dissieles : Viam autem Domini ignoravimus. Erramos de todo o caminho da verdade; e nao atinamos com o caminho do Senhor: andamos-nos cancando no caminho do peccado, e da perdição: andamos por huns caminhos muyto difficultofos: por huns caminhos tao apertados, e eftrevtos, que se nao podiao andar, nem dar por elles passo: Ambulavimus vias inambulabiles; le o Arabico: por huns Defertos inaccessivevs, e impenetraveys, que se nao podiao romper : Solitudines inacces-Alap. fas, & deferta impermeabilia; le Alapide : emfim mettemosnos por huns caminhos femcaminho : Pervafimus cremos Grec. invias; le o Grego. Isto diziao, e parece, que não acabavao de dizer, estes viandantes depoes de terem andado o seo caminho: Ambulavimus. Hà tal contrariedade! Poes eftes erao os verdes prados . estas as amenas florestas ? estes os passeyos, em que tudo erao rosas, e flores? tudo alegria, e contentamento? Si; effes erao : e effa tambem a differença, que vay de andar, ou ter jà andado o caminho do Mundo: de ver effe caminho de antes, ou depoes: de antes, quando se entra, e anda nelle; ou depoes, quando se acaba. De antes a o entrar , e andar esse caminho , parece que nao hà mais, que desejar : depoes , quando se acaba a jornada, não hà mais. do que arrepender .

228. E a razaō? A que nòs diziamos, e elles davaō rambem. Porque fe entra, e anda pelo ral caminho às cegas, e a olhos fechados, fem luz, fem conhecimento das coulas, como elles depoes diziaō?fuf-c,5.06. itile lumen mon luxit nobi, o fol intelligentia non est ortus nobi, o mobi, o mobi

fim

fim do caminho, quando depoes delle andado, apparece
este sol, quando começa a
rayar algua luz, e algua intelligencia das mesmas cousas;
entao se conhecem como sao:
entao se ve ser o caminho muyto a o contrario do que parecia: entao se cahe no erro do
caminho, que se tomou, e na
ignorancia de se deyxar de tomar, o que so se devia seguir:
Ergo erravimus à via veritatis:
viam autem Domini ignoravimus.

#### S. VIII.

229. E para que nao titubee, ou vacille a vossa sè com o ditto sò destes infelizes, e desgraçados, vede a verdade delle pratticada na mais expressa figura sua, e dos que feguem os feos passos. Quando os Egypcios hiao em feguimento do povo de Deos, chegando às prayas do Mar vermelho, achàrao entre muralhas de alcantiladas ondas, que a hua, e outra parte se retiràrao, hum caminho tal, qual se representou àquelles impios o que acabamos de referir . Era hum caminho largo, e espaçoso, sem embaraço, nem

tropeço; ou hua floresta amena, e verde prado, em que tudo erao frescas rosas, e outras vistosas flores. Assi o pinta o Sabio: Et in mari rubro Sap. 19. via sine impedimento, & cam- v.7. pus germinans de profundo ni-Alap. mio. Germinantibus herbis, & floribus amænus, hilaris, O. jucundus: commenta Alapide. Forao feguindo os Egypcios este caminho: começàraoa entrar por elle carrocas, emais carroças; que sò das escolhidas, diz a Escrittura, que erao feyscentas em numero: Tulit sexcentos currus e-Exall. lectos, & quidquid in Ægypto 14.7. curruum fuit . Seguiao-se, como de Josepho refere Abulense, duzentos mil infantes, e cincoenta mil cavallos; para que atè nestes muytos se figurassem melhor, os que entras pelo caminho da perdição: Et multi sunt, qui intrant per cam.

230. Todo este numerosissimo Exercito hia caminhando alegre por aquelle espaçoso campo, que lhe abriao,
e formavao as ondas do Mar
vermelho: Ægyptij ingress V.23.
sunt, & omnis equitatus Pharaonis, currus ejus, & equites per medium maris. Eys

que

que, andada jà grande parte do caminho, là jà para o fim, começão todos a experimentar o mesmo infortunio, que os impios da Sabedoria, Começàrao a ir-se movendo aquellas altas ferranias, e muralhas de agua: forao outra vez unindo-se as ondas, que, de hua, e outra parte retiradas, faziao o caminho, e conseguintemente começou este a ir-se estreytando, e apertando tanto, que de apertado, e estreyto se nao podia andar, nem havia dar por elle passo: Vias inambulabiles. Jà, o que parecia largo campo, e espaçolo prado, se via ser hu mato inaccessivel, e impenetravel: Solitudines inaccessas, O deserta impermeabilia. Emfim jà o caminho atèlli tao vistoso, e tao appetecivel, era descaminho: Eremos invias. Sò hūa foy a differença entre os Egypcios, e aquelloutros impios; nao poderem, como estes, confessar aquelles o seo erro: porque, unidas de todo as aguas, ficarao todos affogados, e fubmergidos debaxo dellas, Exod.7. sem que hum sò escapasse: Reverseque sunt aque, & operuerunt currus, & equites: ... nec unus quidem superfuit ex eis.

To.III.

231. Esta he a expressa sigura, e esta a realidade verdadeyra do caminho do Mundo, e de todos, os que o seguem, e andao por elle. Affi he o camipho espaçoso, e largo: assi aprazivel, e gostolo: tudo sò na apparencia, e em quanto se anda: mas estreyto, e apertado; infeliz, e triste na realidade; e quando, depoes de andado, se olha para traz jà là do fim delle. Assi se achao engannados, e assi chorao depoes o seo erro, e a sua ignorancia, os que cegamente o tomao, deyxando o caminho verdadeyro, e do Senhor: Ergo erravimus à via Sap. 5.

veritatis ... viam autem Domi- 6.7.

ni ignoravimus.

232. E nao lhes estivera melhor a estes, o ir por outro caminho? por aquelle, que elles mesmos tinhao por estreyto, e apertado; por trifte, e penoso? Não lhes fora melhor, 'abrirem entao mais os olhos, e não caminharem tanto às cegas ? Verem com olhos abertos aquelle mesmo caminho, de que agora chorao, e sentem tanto a sua ignorancia? Poes esse mesmo caminho, que elles entaő ignorarao, he o do Senhor, que ho-

Digitized by Google

hoje nos prèga, e inculcatanto o Battista: Viam Domini ignoravimus: Parate viam Do-221 713 a

#### §. IX.

233. Estaő. mostrados os. dous caminhos; o de Deos, e o do Mundo: e mostrada... tambem a differença de hum a outro; não a errada, que. todos vòs imaginais, senao a verdadeyra, que confessao ainda os mesmos errados, e cegos, quando abrem os olhos, e cahem no erro, em que cahirao. Acabo poes, dandovos dous conselhos, que vos dà tambem Salamao, como experimentado em ambos os caminhos. Ou, os que me tendes ouvido, ides pelo caminho de Deos, ou do Mundo: se pelo de Deos, o conselho a. Eccli. s. cada hum de vos he : Esto firmus in via Domini: Sede firmes, e constantes no caminho do Senhor: nao torçais, nem torneis a traz: ide por diante, sempre direytos, e perseverai atè o fim; que là vos achareis às portas do Ceo, que he onde leva este caminho: Que ducit ad vitam .

234. Se ides pelo caminho

do Mundo, o confelho he: Nec tibi placeat malorum via: Prov. 4. fuge ab ea, nec transeas per il- 14.15. lam : declina , & desere eam : Nao vos agradeis de tal caminho, como esse: he caminho mào, e dos màos: nem por elle passeis: fugi delle com pressa, e deyxai-o. Olhai, que ides errados; porque ides dar comvosco na perdição; que ahi vai parar esse caminho: Que ducit ad perditionem. Escarmentai em cabeça alheya: naõ venhais a chorar depoes, como outros, o vosso erro; e. fem remedio.

235. Senhor, Senhor, vòs dizeis que sois Caminho, Verdade, e Vida: Ego sum via, & veritas, O vita: como Ca- 14.6. minho dai-nos vossa Graça, para que vos figamos, e nunca de vos nos apartemos: como Verdade, dai-nos luz, para que conheçamos bem o enganno, e erro daquelles, que, deyxando-vos a vòs, vao pelo caminho do Mundo: e, conhecida bem esta verdade, choremos com tempo o haver andado jà por esse caminho. Oh quanto me peza desses mãos passos, dados tanto em offensa vossa! Poes, Senhor, hum rayo de luz para os diri-

gir de hoje em diante ao caminho da paz comvofco: Illiaminare. ... ad dirigendas peder
moffros in viam pacis. Lembraivos, Senhor, daquelles paffos, que deftes, para encaminhar os de húa peccadora:
por final, que, cançado ja do
caminho, vos fentafles junto
a hum poço: poes por effecançaflo, e por effes mefmos
paffos, dirigi tambem os def-

re peccador: Greflus mos di- 76-118.

Vida, levai-me por aquelle;
caminho, que conduz a ella:
Que duit ad vitam. Dai-me
aquella vida, coma qual viva eu, mas ja nao eu, fenao
võs em miçem quanto Viador,
por Graça; e depoes , como
jà Bemaventurado, por Gloria. Quan mibi, Eé.



R 2 SER-



# SERMA

Do Nacimento

#### DE CHRISTO, S. N.

Prègado no Anno de 1604.

Invenictis infantem pannis involutum, & positum in præsepio. Luc. 2. 12.

236.



Uem viffe a Deos antiga--mente, como o vio Ezechiel, em hum Tro-

no tao rico, e sumptuoso, que a materia, de que se compunha, erao preciofas Saffiras: tao alto, e subido, que o pa-

S. I.

que affentava, era o Firmamento: Et super firmamentum ... quafi afpectus lapidis fapphiri 1. 16. fimilitudo throni ; vendo-o hoie, como o virao os Paftores, enfaxado em huns pobres pannos, e reclinado em hű vil prefepe, Pannis involutum, O. positum in præsepio, que conceyto formaria? Contemplou- Luc. 2. o, ainda que o nao vio, em hu, e outro lugar o Abbade

vimento, ou subpedaneo, em

Ru-

Ruperto, e o conceyto, que formou logo à primeyra face, foy, que Deos collocado naquelle Trono era Deos nacido neste presepe: Prima facies, in Ezech. (diz o ditto Padre) est Natilib.z.c.3. vitas ejusdem Hominis Jesu Christi Filii Dei . E confirmao daquella voz, que entao foou Ezech 3. junto ao Trono: Benedicta. gloria Domini de loco suo: porque diz ser a mesma, que hoje se ouvio no presepe, quando, apparecendo nelle Deos, Rup. ubi feyto Homem, entoàrao os supra c. Anjos Gloria ao mesmo Deos em as alturas: Nam ubi primum Deus, homo factus, in carne apparuit, audita est hec eadem Angelice laudis vox: Gloria in excelsis Deo. Não siàra eu de muytos o conceyto, nem esperàra delles semelhante interpretação.

> ou que conveniencia tem a pobreza dos pannos com a riqueza das Saffiras? Que correspondencia, ou que semelhança o abatido do presepe com o sublime do Trono, para que seja o mesmo, estar Christo em hú Trono de Saffiras, que em hú presepe envolto em pannos? Tem muyta, quando nace o mesmo Christo; e esse

he hū dos pasinos grandes deste dia:porque com o Nacimento de Christo jà a riqueza nao he riqueza; he pobreza: e a pobreza jà nao he pobreza; passou a ser riqueza. Jà a exaltação não he exaltação; he abatimento: e o abatimento jà nao he abatimento; converteo-se em exaltação. Jà as Saffiras são pannos, e os pannos são Saffiras. Jà os Tronos fao presepes, e os presepes sao Tronos. Boas novas para os pobres, e para os humildes. Algum dia haviao estes de levantar cabeça. Màs porèm, e assaz tristes para os muyto opulentos, e muyto entronizados: mas paciencia; que essas sao as mudanças, que Deos veyo fazer à Terra. Assi o testifica não menos authoridade, que a da Mãe do mesmo Deos: e isso entre os louvores, e graças, que lhe rende pela haver elegido a essemesmo sim por Mãe sua: De- Luc. 1. posuit potentes de sede, & exal- 52.53. tavit humiles: Esurientes implevit bonis, & divites dimisit inanes: Depoz Christo (diz a Senhora) do Trono a os poderosos, e collocou nelle a os humildes : encheo de riquezas a os pobres, e deyxou sem-

na-

nada a os ricos. Bem concorda logo, e bem se verifica, que Christo enfaxado em huns pobres pannos, e posto em hum presepe, he Christo entre Saffiras collocado em hum Trono : Quasi aspectus lapidis sapphiri similitudo throni : Pannis involutum, & positum in pra-Sepio.

238. Temos o Assumpto, e a divisao delle nestas duas mudanças. Ajude-nos o Menino Deos, e sua Santissima Mãe, a discorrello com o acerto, que pede a materia; e tambem com a brevidade, que recomenda o dia.

## S. II.

Invenietis infantem pannis involutum: Quasi aspectus lapidis Japphiri.

239. Primeyramente a correspondencia dos pobres panninhos, em que hoje apparece Christo envolto, e a conveniencia com as preciofas Pedras daquelle Trono, em que o vio Ezechiel, està na mudança, e troca notavel, que entre si tiverao a riqueza, e a pobreza com o Nacimento do mesmo Christo: de tal sorte que jà hoje a riqueza nao he riqueza; senao pobreza: ea pobreza jà nao he pobreza; senao riqueza. E folgo muyto, para que se acabe no Mundo tanto desejo de ter. Hum dos affettos, que mais arrasta o coração humano, he o desejo de ter muyto: estes são os seos cuydados, estes os seos desvelos, estas as suas ansias; amontoar bens, juntar riquezas, a fim de que tudo sòbre, e nada falte. Mas trocaraoselhe hoje as fortes de maneyra, que para o mesmo fim, de que tudo sòbre, e nada falte, jà nao he meyo a riqueza; a pobreza si: porque jà os pobres não fão os necessitados, e os ricos os abundantes; senao às avessas: os pobres sao, os que abundao; e os ricos, os que necessitao.

240. Disse-o por estas mesmas palavras David, jà entao com os olhos profeticos neste dia: Divites eguerunt, & efurierunt : inquirentes autem 33.11. Dominum non minuentur omni bono. Os ricos necessitarao, e padecerao fuas fomes; e os pobres, a quem sua mesmapobreza faz ordinariamente buscar a Deos, possuirao juntos todos os bens. Jà nao hà pobreza pobre: acabou-se-

para a pobreza a necessidade: Verf. 10. Non est inopia timentibus cum. Poes não fão os ricos aquelles. a quem tudo sobra; e os pobres a quem falta tudo? Isso, diz David, seria noutro tempo; mas nao depoes de entrar Deos. no Mundo, feyto Homem. He o Titulo deste Psalmo, e o primeyro Verso del-V. 1. le: Davidi, cum immutavit: vultum [uum coram Achimelech: Quando David entrou na Corte de El-Rey Achis, mudado de rosto, e disfarçado, para nao ser delle conhecido: fi-Aug an: gura expressa, diz Santo Acie.P/al. gostinho, de quando entrou Deos neste Mundo com o disfarce de Humano, de sorte. que o nao conheceo o mesmo Joan. 1: Mundo: Et mundus eum non cognovit. E, quando Deos apparece no Mundo feyto Homem, jà os ricos nao sao os abundantes, e os pobres, os: necessitados: estes são, os que abundao; aquelles, os que necessitao: estes, a quem tudo falta; aquelles, a quem tudo sobra : Divites eguerunt, & esurierunt: inquirentes autem Dominum non minuentur omni bono. Se, o que he Immutavel por natureza, apparece mudado, Immutavit vultum:

fuum; a riqueza, e a pobreza, que sao de si tao mudaveis, que muyto padecessem
mudança? Se Deos se sez Homem, e o homem Deos; que
impossivel que a riqueza se
sizesse pobreza, e a pobreza
riqueza? E por conseguinte
que jà a riqueza seja pobre, e
a pobreza rica: os ricos necessitem, Divites eguerunt; e os
pobres abundem: Non minuentur omni bono?

241. Mas como pode isto ser? Não são ainda hoje os ricos aquelles, que tem muyto; e os pobres, os que tem muy pouco, ou não tem nada? Não he isto, o que vemos, e apalpamos? Como pòde logo fer, que a os ricos, que. tem muyto, tudo lhes falte; e a os pobres, que nao temnada, ou tem muy pouco, lhes sòbre tudo? Essa he outra mudança nao menos admiravel; que, depoes de Deos se fazer Homem, esse ter muyto dos ricos, he ter muy pouco; e esse ter muy pouco dos pobres, he ter muyto. E, se este muyto vos parece muyto, acrecento agora, que, depoes de nacer Christo, o ter muyto dos ricos he ter nada; e o ter nada dos pobres he ter tudo... V. 42.

Vede hua, e outra cousa em hũ sò cafo. Estava em hũa occafiao Christo Senhor Nosso com seos Dicipulos junto a o cofre publico, e comum, em que se lançavão as esmolas para o uso do Templo, e sustento dos Sacerdotes : e, chegando varios ricos a lançar sua esmola, diz delles o Texto de S. Marcos, que lançàrao muy-Marc. 12 to : Multi divites jactubant multa. Chegou entre elles hua viuva pobre, e diz o mesmo Texto, que lançou tambem o seo Real: Cum venisset autem vidua una pauper, misit duo minuta, quod est quadrans. Obfervou o Senhor, o que huns, e outros lançarão; e, virando para seos Dicipulos, lhes disse: Em verdade vos digo, Dicipulos meos, que esta viuva pobre lançou mais naquelle cofre, que todos os outros juntos: Amen dico vobis, quoniam vidua bæc pauper plus omnibus misit, qui miserunt in. gazophylacium . E , dando a razaó, acrecentou: (conforme a o Texto de S. Lucas) Nam omnes hi ex abundanti sibi miserunt .. bæc autem ex eo, quod deest illi ... mist : Porque

> todos os outros, diz Christo, derao do que lhes sobejava; e

esta deo do que nao tinha. Em duas cousas aqui reparo, ambas notaveis; primeyra dizer Christo, que esta pobre lançàra mais, do que todos os ricos juntos: Plus omnibus misit: segunda dizer que lançàra do que nao tinha: Ex eo, quod deest illi.

242. Primeyramente: sei esta pobre nao lançou mais que hũ pobre Real, Quod est quadrans, como lançou mais, que todos os ricos, quando estes lançàraó muyto, e muytos muytos: Jactabant multa.? Seria por ventura porque, o muyto, que os ricos lançavao, era por jattancia: Jastabunt; e o que por jattancia se dà a Deos, he como se nao fora? Assi succede muytas vezes : mas não nos consta, que succedesse agui; nem he bem, que condennemos de jattanciosos, a quem Christo nao condennou por taes. A nao ser poes esta a razao, qual pòde ser? como se verifica a proposição de quem não podia deyxar de fallar verdade? Para se verificar, que esta pobre lançou mais, que os ricos, haviao estes de lançar menos: para estes lançarem menos, lançando ella hū sò Real, ha-

viao

viao de lancar elles hu Cevtil . que he o menos de hu Real: e, lançando tao pouco, que nao podia fer menos, como feconcorda o Texto, que diz, lançarao muyto, Jactabant multa? He que jà o muyto dos ricos he muy pouco; eo muy pouco dos pobres he muyto: o muyto dos ricos, quando muyto, he hu Cevtil; e o Real do pobre, e ainda o feo Ceytil, he muyto mais, que os muytos dos ricos : Plus omnibus. Na opiniao dos homens, o que lançavao os ricos, era muyto, Multa; e, o que lancava a pobre, era pouco, Quadram; mas ao mesmo tempo na estimação de Christo aquelle muyto era pouco; e efte pouco era muyto : Plus amnibus misit . E vede vos agora, se saberia Christo avaliar bem estes muytos, e estes poucos .

243. Poes ainda falta o mais. Nao sò,depoes de Chrifto nacer, o ter muyto dos ricos, he ter pouco, o ter pouco dos pobres, he ter muyto; fenao que, como dizia, o ter muyto dos ricos, he ter nada; e o ter nada dos pobres, heter tudo. Agora entra o fegundo reparo. Hae autem ex To.III. eo, quod deefilli, misit. Nao sò diffe Chrifto, que a pobre viuva lançàra mais, que os ricos, fenaő tambem, que lançàra do que nao tinha: Ex co, quod deest illi. He proloquio certo, e primeyro principio, que ninguem\_ dà, nem pòde dar, o que nao tem : Nemo dat , quod non babet : poes , fe efta mulher nao tinha, como deo? e. o que he mais, como deo do que não tinha: Exeo, quod deest illi? Porque era pobre, depoes de Christo nacer: e. onde hà semelhante pobreza, tem-se, nao se tendo: antes, o mesmo não ter dos pobres . he ter, e ter para repartir: Ex eo, quod deest illi, misit . E, se o nao ter dos pobres he o mesmo que ter; por razao forcosa de contradittorios, o ter dos ricos hà de fer o mesmo que nao ter : e, o que de hua, e outra premissa se segue, como confequencia necessaria, o ter muyto dos ricos, hà de fer o mesmo que ter nada; e o ter nada dos pobres, o mesmo que ter tudo. E por isso disse S. Marcos, que da sua penuria, ou do que lhe faltava, dera esta pobre tudo, que tinha: De penuria suà omnia , 12. 440

qua

que habuit: como se no mesmo, que lhe faltava, ou que nao tinha, tivera o seo tudo: Omnia.

## S. III.

244. E se nao, vamos à razao ultima deste, que parece paradoxo, e vereis com os olhos que nao he, o que parece. A razao poes ultima de que com o Nacimento de Christo o ter muyto dos ricos he ter nada, e o ter nada dos pobres he ter tudo, vem fer, que, os que nao tem nada de seo, tem da sua parte a providencia especial, que o mesmo Christo (que hoje nace, como exemplar da pobreza, e tao amante dos pobres) tem dos que nao tem. Os que porèm tem muyto, tem sò da fua parte, ou a fua diligencia, ou a sua fortuna: ou a sua diligencia, com que o adquirirao, ou a sua fortuna, que, fem essa diligencia, quiz fazer-lhes a graça de lhes mostrar esse bom rosto. E àquelles, a quem a providencia de Christo assiste com especialidade, o seo nada, he tudo. Pelo contrario, a os que affifte, ou a sua diligencia, ou a sua

fortuna, o seo muyto, e o seo tudo, he tudo nada. Vai a

prova. 245. Dous preceytos, à primeyra vista bem oppostos, e encontrados, poz Christo seos Dicipulos em duas occafioens. Em húa mandou-lhes, que nao levassem comsigo provimento algum, nem final delle: Nolite portare sacculum, Luc. 194 neque peram: em outra, que 4. tudo isto levassem : Qui ba- Cap. 220 bet sacculum, tollat; similiter & peram. Na concordancia destes dous preceytos me nao metto por hora; que não temos vagar para tanto: mas, elles suppostos, vamos a o fatto. Depoes de observado o primeyro preceyto, e dado à execução, perguntou o Senhor a os Dicipulos: Quando vos mandey sem provimento algum, faltou-vos alguacousa? Respondèrao elles, que nada: Quando misi vos si- V.35.36. ne sacculo, & perà, ... numquid aliquid defuit vobis? At illi dixerunt: Nihil. Da segunda vez, e depoes do fegundo preceyto, nao sey, o que elles disserao: mas, o que dissepor elles S. Joao Chrysostomo, foy, que lhes faltou tudo: Quando nec calceamenta, nec Chrisoft-

20-

zonam habebant , nec baculum, nec as, nullius paffi funt penuriam: ut autem mar supium concessit eis , & peram , esurire videntur , fitire , & nuditatem pati . Aqui està agora a minha dùvida . Poes , quando os Dicipulos não levarão nada comfigo, entao não lhes faltou nada; e, quando levarao comfigo o feo provimento, entao lhes faltoutudo? Quando nao levarao nada, nada thes falton, nem ainda o mefmo, que nao levarao: Nibil: e, quando levarao provimento, entao lhes faltou tudo, até o mesmo, de que fe proverao: Efurire videntur? Si: que, quando os Dicipulos nao tinhao nada de seo, tinhao por fi a providencia parzicular de Christo, em que o mesmo Christo queria, que elles sò confiassem, quando lhes poz esse preceyto, como diz S. Jeronymo : Ut folim fe agnoscerent pendère à Divina providentia, cui tantum effent confisi: quando porèm tinhao de seo, tinhao-no pela sua industria, e pela diligencia, com que o adquirirao. Por iffo o Senhor diffe: Qui babet: Aquelle, que là tem de feo : e tanto affi, que, o que lhes fal-

tava, mandou o mesmo Christo, que là per si o grangeasfem, vendendo, e comprando : Et qui non babet , vendut Tuc. .. tunicam fuam,& emat gladium. 36. E com a providencia especial de Christo, faltando a os Dicipulos tudo, nada lhes faltava: Nibil: com a fua induftria, e com a fua diligencia. ainda quando tinhao de seo. quando tinhao bolfa, quando tinhao dinhevro, faltavalhes tudo : Esurire videntur . A fua diligencia, e a fua industria fazia que, tendo tudo, o que tinhao, nao tivessemnada: e a providencia particular de Christo fazia, que, nao tendo nada tivessem tudo. E. he. o oue diffe S. Paulo. como experimentado na materia: Nibil babentes , & om- 1. Cor. 6. nia possidentes: Não tendo na- 10. da, possuimos tudo.

2.46. Houve-se Christo Senhor Nosso com seos Dicipulos, e ha-se com os pobres, como o Ererno Pac se houve com Christo. De Christo diz o mesmo Apostolo, e na melma Epistola, s (que he a Segunda a os de Corintho) que sesigera pobre por amor de nos. Propter vos egenus falsus s s 1: 8.5.

S2 ti

tinha, nem onde reclinar a cabeça, como o mesmo Chris-Matth. to diffe : Filius hominis non habet , ubi caput reclinet . E que fez o Eterno Pae? A esta sua mesma pobreza, vinculou todos os bens, todas as riquezas, e a possessão de tudo: Joan-13. Omnis terra possessio ejus: Omnia dedit ei Pater in manus . De sorte que, nao tendo Christo nada, Nonhabet, possuhia tudo: Omnis terra possessio ejus. Assi o mesmo Christo com seos Dicipulos, e com os seos pobres. A' fua mesma pobreza, e ao seo nao ter nada, Nibil babentes, vinculou a possessao de tudo : Omnia possidentes . Pelo contrario a os ricos, que tudo possuem, deyxou sem\_ Luc. 1. nada : Et divites dimisit inanes. 53. Donde podemos dizer delles ao revez: Omnia possidentes, O nibil babentes : são os que possuem tudo, e nao tem nada. E he, o que por outros termos disse tambem David: Pfalm. Nibil invenerunt omnes viri di-75.6. vitiarum in manibus suis. Os muyto ricos, e os riquissimos, (que isso quer dizer o Viri divitiarum) aquelles, que possuhiao muytas riquezas, achàrao-se sem nada de todas ellas: Nihil invenerunt. E notai o

quando; em hua noyte, em que se deytàrao a dormir ainda ricos: Dormierunt somnum suum omnes viri divitiarum. E que noyte seria esta? Que outra havia de ser, senao a em que naceo Christo, e onde começou esta fatal mudança. Afsi o diz o mesmo David no mesmo Psalmo : Notus in Ju- V. 2. dea Deus: Quando Deos se deo a conhecer a Judea, ainda que Judea o não quiz reconhecer por Deos.Quando, trazendo do Ceo a paz a os homens, tomou por lugar na Terra hu presepe: Et factus v. 3. est in pace locus ejus: Videlicet Hug. hie præsepium: explica Hugo: entao, nessa noyte, acordando do sono, em que estavao os ricos: Dormierunt somnum suum: como jà era nacido Christo, achàrao-se com o nada das suas riquezas: Nibil invenerunt omnes viri divitiarum in manibus suis. 247. Concluindo poes (que

247. Concluindo poes (que jà he tempo) este Discurso; se com o Nacimento de Christo os ricos sao os necessitados; e os pobres os abundantes: se o ter muyto dos ricos he ter muy pouco; e o ter muy pouco dos pobres, he ter muyto: e, por remate de contas, se o

tudo dos ricos he nada, e o nada dos pobres he tudo; convencido fica , que com o Nacimento, do mesmo Christo a riqueza està convertida empobreza; e a pobreza em riqueza. E essa he hoje a correspondencia da pobreza de Christo no presepe, com a riqueza do meimo Christo no Trono: essa a convenienciados pobres pannos com as preciofas faffiras : Quaft afpectus lapidis Sapphiri : Invenictis infantem pannis involutum.

#### S. IV.

Et positum in presepio : Similitudo throni .

248. A outra proporção, e femelhança do mesmo presepe, em que apparece hoje Deos tao abatido, com o Trono, em que ovio o Profeta tao exaltado, està tambem na troca, e mudança, com que pelo Nacimento do mesmo Deos Menino as exaltações se converterao em abatimentos; e os abatimentos pafsàrao a fer exaltações: os Tronos se tornàrao presepes; e os presepes Tronos, Não he menos poderofa, nem menos

geral paxao no coração do homem o affetto de fubir, que o de ter. Nao vereis homem de qualquer esfera, que seja, que nao defeje fubir a outra mais levantada. Se he de baxa effera, deseja subir à alta: se he de esfera alta, defeia fubir à que lhe fica superior. O Plebeo deseia ser Nobre : o Nobre defeia fer Fidalgo: o Fidalgo defeja fer Titular : o Titular deseja ser Rey: o Rey defeja fer Emperador; e o Emperador, nao fey, que defeja fer : jà houve muytos, que defeiàrao fer Deos, e ufurpàrao para fi as adorações de divinos. Em fumma, todo o homem, Alto, e Baxo: Grande, e Pequeno, là està dispondo fempre em feo coração estas Subidas : Ascensiones in corde Pfalm suo disposuit : e provera a Deos forao ellas em todos, as de que falla David : mas fao outras, de que tambem elle falla, quando diz : Superbia. Pfalm. corum... ascendit semper. Hoje 73.23. porem fe lhes fruftrao a todos eftes subidores os seos intentos; porque jà o fubir he decer; e o decer fubir : jà nao fobe, quem fobe; fobe, quem dece : e jà nao dece, quemdece; dece, quem fobe. Na-

quel-

Glof.

quella Escada de Jacob, onde erao tantos os Mysterios, como degrãos, temos a pro-

va defta verdade .

249. Vio o fanto Patriarca em fonhos hua Escada, que chegava da Terra a o Ceo, e que por ella fubiao, e de-Can se ciao Anios: Vidit in fomnis fcalam ftantem fuper terram, O.

cacumen illius tangens calum: Angelos quoque Dei afcendentes , & descendentes per cam. Mas quaes erao os Anios, que fubiao, e quaes, os que deciao? Ahi eftà o ponto, A Gloffa Interlinial diz, que os Anjos, que fubiao, erao, os que fe chegavao a Deos: Afcendentes apud Deum . Mas ainda nao està explicado. E quaes erao os Anjos, que se chega-

vao a Deos ? Vejamos nos -on-

de Deos eftava, e logo faberemos quaes fe chegavao a\_ elle. Diz o doutissimo Alcazar com outros, que o feguem nefte parecer, que Deos eftava, nao no fummo da Escada, fenao a o pè della : nao na... parte superior, que tocavano Ceo, mas na inferior,

infima, que effribava na Ter-V.13. Ta: affi explicao o Dominum innixum scala. Logo os Anjos, que deciao, erao, os que fe-

melmos erao, os que subiao, Ascendentes apud Dominum. nao fubiao, os que fubiao; fubiao, os que baxavao; e baxavao, os que fubiao. Affi he, diz o grande Patriarca S. Bento, citado pela mesma Glosfa: Non alind fine dubio defcen- c pond fus ille, O afcenfus à nobis in- in Regul. telligitur , nificxaltatione def- c. 7. condere, & bumilitate ascendere. Se eu compuzera a authoridade para o intento, estas mesmas forao as palavras. Entendo fem duvida, (diz o Santo) que nenhua outra coufaerao aquella fubida, e decida, fenao o contrario do que as mesmas vozes significao : o decer nenhúa outra coufa era, fenaő fubir; e o fubir nenhűa outra, fenaő decer . Os Anjos,

que mais fe exaltavao, e hiao

para cima, effes baxavao, e

deciao para baxo: Exaltatio-

ne descendere : e, os que pelo

contrario mais se abatiao, e

vinhao para baxo, effes fe-

exaltavao, e fubiao para ci-

ma : Hamilitate ascendere.

chegavao a Deos : e . fe effes-

Ainda refta o principal . E que tinha estar Deos ao pè da Escada, para decerem os Anjos, que subiao; e subirem, os que baxavao? Tinha o Myfterio,

que temos ditto . Deos na Terra a o pè da escada era na opiniao de todos o Verbo Divino Encarnado, e feyto Homem, nacido de MARIA Virgem, e filho putativo de S. Joseph; fendo estes os dous lados da mesma Escada, co-Ruper mo diz Ruperto: os degrãos della erao as admiraveis Virtudes do mesmo Christo; sendo os dous primeyros degrãos, a Humildade de seo Nacimento e a Pobreza do feo prefepe, Alap. como diz Alapide : Prima humilitas in Nativitate : secunda paupertas in præsepio : e , à vista de Deos nacido, e abatido a hum presepe, ainda que fosse sò em representação, o fubir nao havia de ser subir . fenao decer; e o decer subir: Non aliudintelligitur, nifi exaltatione descendere, & bumilitate ascendere .

> 250. Âgora abri mais os ohos, feo s tendes ainda fechados como Jacob, e vereis em realidade, o que elle em fonho. Revelou Deos a os Anjos logo no principio de fua creação omefimo, que muyro depoes a Jacob no caminho de-Haran; a Encarnação, digo, do Verbo Divino, e ao mefimo Deos feyto Homem nos amo Deos feyto Homem nos a-

batimentos de hum prefepe. A' vifta de Deos affi abatido houve Anjos, que subirao; e houve tambem Anjos, quedecerao. Os que subirao, forao Lucifer, e seos seguazes; os quaes, achando que era indigno da fua excellencia render adorações a quem fobrefer hu pouco menos na natureza, eftava em lugar tao humilde, e abatido, negaraolhe essas mesmas adorações, (em que no fentir de muytos Theologos efteve o feo peccado.) e quizerao fubir fobreas nuvens, e remontar-fe alem das Estrellas, para assi ficarem mais longe de tanto abatimento: In culum conscendam: (diffe Lucifer) fuper aftra Dei ex- Ifai. 14. altabo folium meum: fedebo in 13.14. monte testamenti ... ascendam super altitudinem nubium. Os Anjos, que decerao, forao os que, reconhecendo entre os abatimentos, e humildade de Deos humanado a mefma excellencia de Divino, baxando do Ceo à Terra, lhe tributàrao. adorações, como a Deos Homem, e como a Homem, que era juntamente Deos . E que fuccedeo nesta tao grande differença de huns Anjos fubindo, e outros decendo? O mes-

mo,

mo, que na Escada de Jacob. Lucifer, e todos, os que com elle subirao; subindo, decèrao: e os mais, que decerao; decendo, subirao. O primeyro affirma-o o mesmo Deos humanado, como testimunha de vitta: vede se he boa testimunha, ainda sem ser de vista. quanto mais sendo-o. Vide-Iuc. 10. bam satanam, sicut fulgur, des calo cadentem: Eu via, disse Christo, a Satanàs, que, como hum rayo, decia do Ceo. Mas ainda que Christo assi o nao testimunhara, o mesmo Lucifer o dizia.

251. Aquelle Ascendam., bem construido, e com a parafrase do mesmo Lucifer, era omesmo que Descendam; Eu decerey: antes não disse elle palavra, que nao indicasse esta decida, como notou agudamente hū Expositor: Omnia, si attendamus, ad descensum potius, quam ad ascensum ducebant angelum . Ora vede-o. O lugar, onde Lucifer disse estas palavras, foy o Geo Empyreo, em que na melhor Sentença dos Theologos com Santo Thomas, elle, e os mais Anjos forao creados. Sobre o Ceo Empyreo he certo, que nem hà outro Ceo, nem hà nuvens, nem hà montes: todo o mais Ceo, que nao he o Empyreo, està inferior a elle : abaxo de todos os Ceos ficao as nuvens: e abaxo das mesmas nuvens estao os montes; e estava o do Testamento, que na Exposição de:Alapide era o de Siao em Jerusalem, onde Lucifer queria, como Deos, ser adorado. Poes, fe todos estes degrãos erao para baxo , e nenhum para cima, como queria Lucifer, estando no Empyreo, que era o fummo da Escada, fubir por elles: In calum conscendam: super astra Dei ... ascendam super altitudinem nubium .... sedebo in monte testamenti? He que aquelle Ascendam era o mesmo que Descendam: todo o seo subir era decer: decer do Empyreo, em que estava, a o Ceo das Estrellas: In calum conseendam; super astra Dei : decer do Ceo das Eftrellas à regiao das nuvens: Ascendam super altitudinem nubium : decer da regiao das nuvens, e vir parar no monte do Testamento: Sedebo in monte testamenti. E tomàra jà elle parar aqui: mas ainda a decida foy mais abaxo, atè onde podia ser; porque deceo atè o prohun-

Aar.

.18.

15. fundo: Verumtamen ad infernum detrahêris in profundum.

> 252. A o mesmo tempo porèm, que Lucifer, e seos sequazes assi deciao, subiao os demais Anjos do modo, que ao depoes tambem fubirao, quando o testifica S. Lucas dizendo, que os Anjos, que decèrao a adorar a Deos na Terra, e convocar aos homens para as mesmas adorações, deyxando a estes ainda na Terra, fubirao para o Ceo: Difce erunt ab eis Angeli in calum. De maneyra que nos Anjos mãos, o subir ao Ceo, sov decer do Ceo: In calum con/cendam: De cælo cadentem: nos bons, o decer do Ceo, foy fubir a o Ceo: Discesserunt Angeli in calum. Eys aqui como, à vista de Deos nacido, o subir he decer; e o decer he fubir. Eys agui em realidade o fonho de Jacob; Anjos subindo, e decendo: Angelos ascendentes, O descendentes: mas subindo, quando decem; e decendo, quando fobem : Exaltatione descendere, & humilitate ascendere .

15.

\$. V.

253. Mas venha tambem a razao, porque com o Nacimento de Deos Menino o fubir ha de ser decer; e o decer subir. Si : e nao ha de ser hua sò, senao duas; hua da parte dos que sobem, outra da parte dos que decem. E começando pela primeyra, trocou-fe o fubir em decer com o Nacimento de Deos Menino, porque quebrou, e desfez efte em seo Nacimento os pes a os soberbos, em quanto desfez todos os fundamentos da fua prefunção. Os fundamentos, que os homens tem para fubir, ou são as Letras, ou as Riquezas, ou a Nobreza, ou a Valentia: e, quando tudo isto se junta, ahi vos digo eu: he muy baxo trono o do Ceo das Estrellas para hum destes fe dar por satisfeyto de subir : e por isso Lucifer, que em si confiderava com eminencia grande todas estas excellencias, ainda là sobre as Estrellas queria assentar o seo trono: Super astra Dei exaltabo solium meum. Que fez poes Christo? O que fez, foy desfazer todos estes fundamentos, escolhendo

To.III.

34.

do (quando os tinha a todos elles em grão superior a toda humana, e Angelica creatura) o extremo, totalmente opposto, e contrario, do abatimento, e humildade: e isto, digo eu, que foy quebrar, desfazer os pès a os soberbos. E se nao, dizey-me vòs, que fez aquella Pedrinha, que, decida do monte sem maos, foy parar nos pès daquella grande, daquella sublime, daquella arrogante Estatua de Nabuco? O que fez, foy dar-lhe nos pès, e desfazer-lhos em pò: Dan. 2. Abscisus est lapis de monte sine manibus: O percussit statuam in pedibus ... O comminuit eos: poes cà temos em realidade, o que là em Figura. Quem era a Pedrinha, quem a Eftatua? A Pedrinha, decida do monte sem maos, era o Menino Deos, nacido de MARIA Virgem sem obra de varao: a Estatua muy alta, de aspetto terrivel, e composta de quatro metaes, he qualquer foberbo muy altivo, e arrogante com os quatro fundamentos, que temos ditto: poes a este quebrou Deos Menino, em nacendo, os pès: a estedesfez os fundamentos todos de sua altivez, e arrogancia,

como là a Pedrinha os da Estatua : Comminuit cos .

254. Ora considerai agora hum homem sem pès (e tambem sem cabeça; porque nem pès, nem cabeça tem nenhum soberbo em suas presunções) considerai, digo, a hū homem sem pès, querendo subir por hũa escada. Como pòde ser, sem que o subir seja decer, e fem que o exaltar-se seja cahir? Para subir são necessarios pes, em que se estribe, quem sobe: e se o soberbo nao tem pès, em que estribar, como ha de fubir? Poderà voar, quem. nao tem azas, sem que o voo seja hum precipicio? poes como ha de subir, quem nao tem pès, sem que a subida seja hua queda? Eu bem sey que, ainda depoes de Deos nacido desfazer os pès a os foberbos, elles de qualquer cousa tomas pè para se exaltarem, e para fubirem: mas, como sao pès, que tomao, e nao pès, que tenhao; como sao pes suppostos, e nao pès firmes, nunca se podem sustentar sem cahir. Mas direis: E como vemos nos ainda hoje (como em seo tempo David ) a tantos soberbos tao subidos, e tao levantados, que parecem huns Ce-

dros

Psalm dros là no monte Libano: Vi-36.35. di impium superexaltatum, & clevatum, sicut cedros Libani? Se elles nao tem jà pès, com que subir, quem os poz, e subio tao alto? Eu volo direy: Nao forao os pes do foberbo; foy o pè da soberba : aquelle, de que tanto se receava David, Psalm. quando pedia a Deos: Non. 35.11. veniat mihi pes superbiæ: Nao venha, Senhor, por mi o pè da soberba. Mas que cuydais vòs, que he este pè da soberba? He hũ pè de vento, que, quanto mais exalta, mais pre-V. 13. cipita: Ibi ceciderunt, qui operantur iniquitatem, acrecenta o mesmo David. Hum pè de vento arruina edificios, ainda os mais altos: destronca Cedros, atè do Libano. Hum pè de vento foy, o que exaltou a Luciser sobre as nuvens: As-Mai. 14. cendam super altitudinem nubium: e esse foy tambem, o que o precipitou no mais profun-V. 11. do: Detracta est ad inferos superbia tua. Com o que bem vos podeis desengannar, que, ou subais assi, ou assi, sempre o vosso subir he decer: sempre o exaltar-vos he cahir;porque emfim, ou nao tendes pes, e fundamento, em que estribeis; ou o mesmo vento da

vaidade, que vos levanta, vos derruba: e praza a Deos nao seja no mesmo profundo, que a Lucifer: Ad infernum detrabéris in profundum laci.

255. Vamos à outra razao. A razao, porque ao contrario o decer seja subir, he, porque como Christo Bem nosso se fez hoje nosso Caminho, Ego sum via, de tal sorte o traçou, 30.146. que o mesmo, que he caminho de decer, he caminho de Subir. Fez-se Christo Caminho para nos, da sorte, que o tomou para si. E como foy o caminho, que Christo para si tomou? S. Paulo: Quòd autem ascendit, quid est, nisi quia & Epbes.4 descendit? Isto de subir Chris-9. to, diz o Apostolo, como, ou porque foy, senao porque deceo? E como a frase era nova, e nunca ouvida no Mundo; para que o mesmo Mundo nao julgasse fora equivocação de palavras, o que eraprofundo sacramento, tornou a dizer, e acrecentou: Qui descendit, ipse est, 63 qui ascendit: Adverti, que, o que deceo, esse mesmo subio. De maneyra que, conforme o testimunho de S. Paulo, o caminho, que Christo tomou de subir, foy o de decer. Poes

este mes mo caminho, que tomou, foy o Caminho, que se fez : donde vem necessariamente, que todo, o que anda por este Caminho, sobe quando dece, porque he Caminho de subir, decendo: Qui defcendit, ipse est, & qui ascen-

256. E finalmente, se nem hua, nem outra razao vos quadra, vede se vos satisfaz esta. Dece todo, o que sobe; e sobe todo, o que dece; porque he decreto geral, infallivel, irrevogavel do mesmo Christo, que hoje nace, que todo, o que se exaltar, serà abatido; e todo, o que se abater, serà Luc. 14 exaltado: Omnis, qui se exaltat, bumiliabitur: & qui se bumiliat, exaltabitur. Faltarà o Ceo, e faltarà a Terra: porèm esta palavra de Christo nao hà de faltar. E como naquelle Omnis (paraque nao admitisse exceyção ) atè o mesmo Christo se comprehendeo a fi; por isso, quando hoje mais abatido, entao mais exaltado: quando posto em hú presepe, entao sublimado em hum Trono: Positum in præscpio: Similitudo throni.

S. VI.

257. Estas são as mudancas, que Deos vevo fazer à Terra com seo gloriosissimo Nacimento; cada hua dellas, mudança verdadeyramente de sua poderosa mao: Hac mu- Psalm. tatio dextera Excelsi. O que se segue poes he, que mudemos nos tambem de affettos. Os que atequi amavao as riquezas; e aborreciao a pobreza, troquem estes affettos: amem agora a pobreza; aborreção a riqueza: os que desejavao exaltações; e fugiao os abatimentos, mudem de desejos, desejem os abatimentos; e fujao às exaltações: que desta sorte conseguirão o mesmo, que intentavao, de se verem exaltados, e de se verem ricos. Quiz Christo (como celestial Medico, que veyo do Ceo a este Mundo, diz S. Gregorio) curar commedicamentos contrarios estes tao inveterados achaques do coração humano: Celestis Medicus singulis quibusque vitiis Hom 32 obviantia adhibet medicamenta. Os dous principaes achaques do coração do homem sempre peccaraõem hydropesia; muy-

ta sede de ter, e muyta de subir; hua, e outra nacida de muyta inchação: Poes, diz Christo, eurem-se estes dous males com remedios oppostos: sejao medicina da sede de ter, os desejos de nao ter: curemse os desejos de subir comos desejos de decer : Ut tenacibus largitatem; & elatis preciperct humilitatem. E, porque nao ferà tao facil mudar nos homens estes affettos, faça-se a mudança, nos seos objettos: troque-se o ter muyto em ter pouco; e o ter pouco em ter muyto: troque-se o subir em decer; e o decer em subir: e veja-se em mi primeyro, que em todos, esta mudança, e esta novidade, para que, vendo praticado este, que lhes parecera impossivel, se aproveytem do remedio. Vite enim nostræ veteri in vitiis enutritæ (diz o mesmo S. Gregorio) contrarietatem opposuit novitatis sue. Oh façamos efficaz esta medicina de Christo: e como exemplo, que hoje nos dà na sua pobreza, e humildade, sejamos humildes, e façamo-nos pobres; que na pobreza temos a riqueza, que desejamos; e na humildade a exaltação, que appetecemos:

assi como o mesmo Christonos seos pobres pannos teve as suas Sassiras, e no seo presepe o seo Trono: Invenietis infanteno pannis involutum, & positum in prasepio: Quasi aspectus lapidis sapphiri similitudo throni.

### §. VII.

258. Resta unica, e brevemente responder a hua pergunta, que me poderà alguem fazer. Padre, se tudo no Mundo està trocado, e mudado: se o temos outra Babylonia. com confulao de linguas : se a riqueza he pobreza, e a por breza riqueza: se a exaltação he abatimento, e o abatimento exaltação; tambem as Boas festas, que se compoem dos gostos, e alegrias desta vida; que he a terceyra cousa, que, conforme a S. Joao, leva apoz-si o coração do homem\_; estarao trocadas em más, e as màs em boas: e o que daqui se segue, he, que segundo a politica tao usada, e tao Christaa, com que nestes dias huns a os outros nos faudamos ) jà nos não havemos de dar as boas, senaő as más Festas; porque estas serao as boas; assi como a pobreza he riqueza,

Bid.

Ibid.

e o abatimento exaltação. Ora veyo a pergunta a muy bom tempo, para comprir com a obrigação, que corre a os Pregadores neste dia, e a que eu jà hia faltando. E para que a reposta não pareça arrojada por muy pronta, (porque estava para responder logo, que si ) pergunto tambem primeyro: E quaes são, as que no Mundo se avaliao por boas, e por màs Festas? No Mundo estimao-se por boas Festas aquellas, em que são mais os gostos, e divertimentos: emque he mayor a alegria, e contentamento: emque se lanção as galas mais vistosas, e de mayor pompa: quando a meia he mais esplendida com mayor diversidade de pratos, e iguarias: quando as tardes se passao, ou no Patio das Comedias, ou na Casa do jogo, ou na conversação dos amigos: e finalmente quando com estes, ou com outros seme-Ihantes, a que o mesmo Mundo chama passa; empos, se passa o destes dias. Estas são na fua opiniao as boas, e alegres Festas. Se porèm nestes mesmos dias andais mais recolhido com a confideração de feos Mysterios: se mais retirado

das creaturas, para melhoraffistir a Deos Menino no seo presepe: se, em lugar das Comedias, jogos, e conversaçoes, vindes assistir às Praticas, e Oração: se tendes algua pena, ou molestia, ainda que seja das que com os seos mais mimosos reparte o Menino Deos, assi para o seo allivio, como para o vosso aproveytamento: se chorais, fentis o haver offendido a hum Deos, que por amor de vos quiz nacer; e se por esta causa tendes aquella tristeza, com que folgava muyto S. Paulo, Nunc gaudeo ... quia ... contrif- a.Cor.7. sati estis ad panitentiam; estas 9. tem o Mundo por Festas más, e muyto triftes.

dè a todos muyto màs Festas:
Deos vos dè Festas muy tristes.
Agora, jà sem receyo de arrojado, respondo à vossa pergunta, que si; que tambem as Boas sestas se tem convertido em màs, e as màs em boas; porque esse retiro, essa tristeza, esse sentas penas se tem convertido com o Nacimento de Christo em alegria, em consolação, em gostos, e em glorias. Quereis percebello

com

com os sentidos? Entrai na Lapinha. Que he, o que vedes? A Deos com lagrymas, e com suspiros: esse era o som de muytas aguas nacidas, como de fonte, do mesmo Deos, que junto ao Trono sentio Exech. 1 tambem Ezechiel: Quafi sonum aquarum multarum, quasi sonum sublimis Dei . Isto he, o que vedes. E que he, o que ouvis ?: Anjos cantando, festejando a Gloria do mesmo. Luc. 13. Deos: Glaria in altispmis Deo: e he,o que tambem là ouvio o. Profeta: Benedicta gloria Do-Ezecb. mini de loco suo . Poes como 3. 13. concordao lagrymas, e suspiros, finaes, de fentimento, de tristeza, e de penas, com tanta gloria, e com tantos festejos, tudo final de gostos, e alegria ? He que com o Nacimento de Christo tambem a tristeza se mudou em alegria, os pezares em gostos, e as penas em Gloria, e muyta Gloria: Benedicta gloria Domini: Gloria in altisfimis Deo. Bem digo eu logo, que tambem. as Festas, que o Mundo estima por màs, se trocarao em boas. Donde vem, que nao. vos dà o Mundo as Boas feftas, quando volas dà boas; porque sò essas sao as más .

Esta palavra Benedicere na Escrittura, e tambem foradella, nao sò fignifica dizer, e rogar bem; senaő tambem dizer, e rogar mal : Ne for- Job.1.5. te peccaverint filii mei, & benedixerint Deo, dizia o fanto Job. Com o que nao vos fieis na bondade da palavra, que pòde ter muyto mà fignificação: hà modo de rogar bens, que he o mesmo, que rogar males: são maldições, e parecem bençãos: Ne forte peccaverint, & benedixerint. Taes são as Boas Festas, que da o Mundo, e que se dao os mundanos; boas no nome, e más na fignificação. Mas coytados delles, que assi equivocao o bem com o mal, e o mal com o bem : Væ qui dicitis malum bonum, & bonum ma- 10. lum.

260. Dou-vos poes a todos as Festas, não como o Mundo. as. dà, mas, como, as deo Christo . Christo Senhor Nosso nao deo per si a os homens as Boas festas de Natal, porque ainda entao nao fallava: mas deo-lhes as da Pascoa, quando a primeyra vez, que appareceo a seos Dicipulos resucitado, os saudou dando a goan. so. paz a todos: Pax vobis; que 19.

era o modo, diz Menochio. com que os Hebreos fe davao as Boas festas, e se rogavao mutuamente todas as felicida-Menorb. des, e fuccessos alegres: Nomine pacis lata omnia, 6. fauf-May. ta precabantur . E forao as mefmas Festas, que hoje per feos Anjos deo tambem geral-Inc. 1,14 mente a todos os homens : Et in terra pax hominibus. Mas que paz he,a que hoje dà Chrifto per feos Anios a todos os homens, e entao deo per si a feos Dicipulos? Aque o mefmo Senhor explicou, quando

70en.14. diste: Pacem meam do vobis ...

10n, quomodo mindu dat y 20
do vobis: Dou-vos a paz: mas
adverti, que vola nao dou da
forte, que o Mundo a da. A
paz do Mundo he paz só no
nome, mas guerra na realidade: o que so a paz: mas vertadade y paz: mas verdadevamente nao he paz:

erat pax , lamentava-fe leremias . Poes . diz Christo . nao vos dou a paz, como vola dà o Mundo, porouc a fua paz he paz sò no nome; e a que vos eu dou, he a paz verdadevra. Affi digo eu tambem : don-vos a todos as Boas Festas: Non quomodo mundus dat , ego do vobis ; Não vos dou as Boas feftas, que o Mundo vos dà, porque essas sao muyto màs. Nas palayras tudo foa; Boas Festas, Boas festas: mas nao fao effas Feftas boas : Dicentes : Pax , pax ; O non erat pax . As Boas feftas, que vos dou, e que vòs haveis de dar huns a os outros. fao, as oue elle tem por màs ; porque essas são as unicamente boas : effas, as que agradao a Deos, as que edificad os proximos, as que nos adquirem as Virtudes, as que nos augmentaő a Graça, e as que nos alcanção a Gloria .





### S E R M A O DO ESPIRITO SANTO,

Prègado na sua Festa. Anno de 1681. Sendo o primeyro, que fez o Autor.

Si quis diligit me .... Pater meus diliget eum . Joan. 14.

261. S. I.



Ntre chamas de fogo (figura; e reprefentação das deste dia, como no-

Moyfes na occafia o, em que o conflitulia feo Prégador:

Zool., Veni, & mistam te. E baftou

etta sò reprefentação, para fe efcular Moyfes do officio, diToull.

zendo que nao tinha eloquencia, e que até a lingua lhefaltava: Domine, non sum eloquens... impeditioris, Es tardioris lingue sum.

26.. Boas novas para quem fe vé hoje obrigado a prégar, nao da Figura; mas do Figurado. Se, o que verdadeyramente era eloquentifimo (como quem era dorado de todas as Artes Liberaes do Egypto, Eruditur el Mojfe su nomi fa de la pientia Zigyptorum.) com a - 21...

da

da a fua eloquencia por ignorancia, Non sum eloquens; como ha de ser hoje a mesma ignorancia a eloquente? Seconfessou Moyses, à vista daquella representação, que não tinha lingua para pregar, Impeditioris, O tardioris lingua sum; ainda quando nao era obrigado a tomar por assumpto, o que via; com que lingua poderey eu hoje fallar, quando com o Representado à vista me he forçoso ser a materia do Sermao o mesmo, que se me representa? Ardua empresa! Difficultoso empenho!

Exod.4. 13.

263. Poes, Senhor, Mitte quem mi | urus es. Direy, o que entao Moyses, e com mais razao, do que elle: Se quereis, quem publique hoje ao Mundo as finezas do vosso amor, nunca mais fino que neste dia, encomendai a empresa a quem faiba fahir-se melhor della: mandai a quem he bem, que mandeis: Mitte quem mi/|urus es: mandai a hum desses Serafins, que vos assistem, para que, com os incendios, em que ardem, nos dem melhor a entender vossos excefsos. Porèm, se atè nisto quereis calificar mais o voslo amor, (poes entao este mais se acredita, quando o confessa, e publica o mais ingrato ) nao quero ser eu, o que diminua ao vosso amor os creditos. Mas ao menos serà razao, me concedais, o que entao a Moyses. Entao lhe promettestes, que lhe servirieis de lingua: Ego V. 15. ero in ore tuo: assistime poes hoje tambem com outra: noutra occasiao poderia ser menos propria a petição, do que neste dia, poes nelle as repartifles pelos novos Prègadores do vosfo Evangelho: antes este foy o sinal de os constituirdes vossos Prègadores, repartir com elles destas Linguas: Apparuerunt dispertitæ lingue in signum, quod eos ad prædicandum Christi Evangelium destinabat, disse S. Bernardino. Constituindome poes neste dia a Obediencia Prègador do mesmo Evangelho, dai-me, Senhor, este sinal de o ser: ja que hoje começo a prègar a vossa Palavra, fazev que a pregue sempre com huma destas Linguas.

264. Tambem promettestes a Moyses hum companheiro, que lhe affistisse à sua pregação: Aaron frater tuus, Exo. 4. ecce ipse egredietur in occursum 14. tuum; outro vos peço tam-

bem para a minha: e seja es-Greg. te o Divino Espirito . Ad Spiritus mysteria explicanda, Spiritus ipse mibi adsit.Direy com S. Gregorio Nazianzeno: Para explicar os Mysterios do Divino Espirito, o mesmo Espirito me assista com sua Graça. E se, para o despacho de tao justa petição, he necessario a valia de Maria Santissima Esposa sua, (poes, como diz outravez Bernardino, sò por seo meyo se comunica este soberano Espirito, Non vult ipse Spiritus, nisi per eam communicari) della me valho com toda a humildade, e confiança. Ave MARIA.

Naz.

## §. II.

Si quis diligit me ... Pater meus diliget eum.

265. Diz Christo por S. João, que se alguem o amar primeyro, o amarà depoes seo Eterno Pae. Absolutamente sallando, nao reparara em que primeyro houvessemos nos de amar a Deos, para que Deos nos amasse a nos; porque assi o pedia a razao, e ainda as mesmas leys do amor: mas, como a fineza do amor de Deos pas-

fou tanto avante, reparo no que, sem reflettir a ella, nao me podèra fazer duvida: e seja o reparo fundado no mesmo Evangelista, como mais pràtico nas materias do amor, e que de mais perto conheceo o coração a Deos. Diz S. João, que a razao para amarmos a Deos, ha de ser, porque elle primeyro nos amou a nos: Nos ergo diligamus Deum, quo- 1. Fran. niam Deus prior dilexit nos . 4.19. Se ja nos amou primeyro, como nos ha de amar depoes? e, se aquelle amor he ja tao antigo, como ha de ser ainda de futuro? O Evangelista diz; que o havermos nos fido primeyro amados, nos ha defazer amantes; Christo, que o fermos amantes nos ha de fazer depoes amados! No sentir do Evangelista ja Deos nos amou: Dilexit; no sentir de Christo ainda nos ha de amar: Diliget! Não o entendo. Se Christo dissera, que aquelle primeyro amor, que Deos nos teve; amando-o nos, o continuaria: se dissera, que sò nao nos mostrando nos ingratos, nos nao perderia Deos o amor, que nos tivera; entendera eu, o que dizia Christo, e o que dizia o Evangelista:concor-

cordàra o Dicipulo com o Mestre, e alcançara o sentido de hum, e outro: mas que, dizendo o Evangelista, que ja Deos nos amou, nao faça menção Christo deste amor; e, como se nao houvera amado, sò diga, que nos ha de amar: Diliget! Notavel implicação! Mas o entendimento desta\_ mesma implicação, serà hoje a materia do meo Discurso: nem me serà difficultoso concordar a hum amante com o seo amado; e mais quando a materia toda he do amor.

266. Naquelle amor primeyro; naquelle Prior dilexit de S. Joao, entendia o Evangelista o amor, com que o Eterno Pae mandou ao Mundo seo Unigenito Filho: Pater misit Filium suum Salva-V. 14. torem mundi: Nos ergo diligamus Deum, quoniam Deus prior dilexit nos. Neste segundo amor; neste Diliget de suturo, fallava Christo do amor, com que o mesmo Pae havia de enviar aos homens o Espirito Santo, como mais abaxo se declarou a si mesmo, Paraclitus autem Spiritus Sanctus, quem mittet Pater in nomine meo: e, como este era o amor mais excessivo, parece avaliou

Christo, que nao tinha Deos amado aos homens atè naõ dar à execução este mayor excesso de seo amor. Tudo sez Deos com conta, peso, e medida: Omnia in mensura, & nume- Sap. 11. ro, & pondere disposuisti: sò em nos amar nao quiz guardar medida, peso, nem conta: tudo quiz, que fossem extremos, tudo excessos: e, como atè nos nao dar o Divino Efpirito, nao tinha chegado ao mayor excesso, e ao mayor extremo de todos, parece que achava não ter amado; e, que sò entao nos amaria, quando nos chegasse a dar este Soberano Dom : Diliget .

267. Se me nao enganno, ouço dizer a muytos entre si: Que dar-nos Deos o Espirito Santo, seja fineza, e excesso grande do seo amor, nao entra em dùvida : mas, ser este o excesso mayor de todos, e mayor ainda, que o darnos a Pessoa do Filho, parece excesso tambem de exageração, e intrepideza de Pregador novo. Ora, para que vos não pareça assi, seja este o Argumento todo do Sermao, que fundaremos em dous principios, que servirão juntamente de nos dividir o Discurso. Digo poes,

que foy mayor fineza, e mayor excesso do amor de Deos para com os homens dar-lhes o Espirito Santo, que dar-lhes seo proprio Filho: e isto por duas razoens entre as mais. Primeyra; porque em dar-nos o Espirito Santo, nos deo o seo mesmo amor, e o seo proprio coração. Segunda; porque nos deo este mesmo Divino Espirito, depoes de nos ter dado o Filho. Este o Assumpto, e esta a divisão delle. Comecemos.

## S. III.

268. Foy primeyramente mayor fineza, e mayor excefso do amor Divino dar-nos o Espirito Santo do que dar-nos o Filho; porque nos chegou a dar nelle o feo mesmo amor, e o seo proprio coração. He o Divino Espirito o coração, e amor, com que Deos se ama a fi, e com que nos ama a nòs: (frase muyto usada entre os Theologos, e Santos Padres) e, se bem notarmos, hua, e outra coufa nos fignificao as fòrmas de fogo, e de linguas, em que appareceo: porque o fogo, assi nas Divinas, como Humanas Letras, he symbolo

do amor: e a lingua, como notou S. Gregorio Niceno, he figura expressa do coração, pela semelhança, que com elle tem: no que parece, quiz enfinar-nos a Natureza, ou o Autor della, o quanto deve concordar com o coração a lingua. Sendo poes este Soberano Espirito o amor, e coração de Deos, nelle nos deo o seo coração, e o seo amor: Dedit nobis Spiritum Sanctum, Thom. idest cor, o amorem juund, diz Santo Thomas. E he tambem, o que pelo feo Profeta-Ezechiel tanto dantes, e tao repetidas vezes nos havia promettido o mesmo Senhor: Da- Ezech. bo vobis cor novum, & spiri- 36. 16. tum novum: Hey de dar-vos hum coração novo; porque vos hey de dar hum novo Espirito; que na melhor opiniao de Lyra se entende, dar-nos o Espirito Santo neste dia: Melius exponitur de datione Ler. blc. Spiritus Sancti Apostolis, & aliis credentibus.

269. De forte que o darnos Deos seo proprio Filho; foy amor, que nos teve; darnos o Espirito Santo, soy darnos o mesmo amor, com que nos amava: no Filho nos deo húa prenda do seo coração; no

di-

divino Espirito deo-nos o mesmo coração por prenda: e he tanto mayor esta fineza; tanto mais excessivo este extremo de amor, quanto feve fem outro igual, ou feme-Ihante . Naquella primeyra dàdiva (em certo modo, e falva fempre a infinita desproporção, que ha entre o Creado, e Increado) podemos dizer, que se pareceo o amor Divino com o amor humano; porem nesta segunda nao teve aquelle amor, com quem se pa-4.Res. 3. recer . Hu Rey de Moab hou-

recer. Hū Rey de Moab houve, que por amor da liberdade do feo Reyno, deo hum filho, para lhe tirarem a vida:
mas ainda naö houve, quempor amor chegaffe a dar o proprio coração: naö tem o amor
humano azas para taö alto
voo, tendo-as fi para o primeyro: darà efte o filho, e
os filhos, quando he grande;
ja he para amor de mais alta
esfera, oue a fina-

270. La fugio Jacob a feo fogro Labaŭ com duas filhas, Rachel, e Lia, e com huns Idolos mais, que a mefina Rachel lhe furtàra. Acha Labaŭ a falta, poem-fe a caminho em feguimento de Jacob, da-

lhe alcance no monte Galaad; e, o de que mais se lhe queyxou, foy do que mais fentia; Cur furatus es deos meos? Que Gen. 31. razao tiveftes Jacob para me 30. furtardes os meos deofes ? Notavel amor de hum pae! He poffivel, que, levando Jacob a Labao as filhas, e mais os Idolos, todas as queyxas de Labaő fejaő de lhe levar os Idolos, e não as filhas? queyxe-se Labao a Jacob do furto das filhas, e devxe os Idolos. Nao vos admireis, diz Caetano, valendo-se da Versao Hebrea: algua coufa nos Idolos mais, que os mesmos Idolos, lhe levava roubado Jacob: Furatus enim erat cor Laban: Caet. levava-lhe furtado o coração. Havia Labao, como avarento, posto o coração no ouro dos feos Idolos; com que levando-lhe Jacob o ouro, levavalhe nelle o coração : e ifto he, o que Labao mais fente : não fente o roubo das filhas; fente a falta do coração. Tinha Labaő amor para remunerar com duas filhas vinte annos que Jacob o fervira: mas não chegava o feo amor a dar-lhe por paga delles o coração; porque era amor humano, e nao cabe esta dàdiva na sua esfera.

271. Por mais que Abfalaő armou os laços de feos cabellos aos coraçõens dos filhos de Ifrael, Solicitabat corda. \$5.6. virorum Ifrael, nenhum coração lhe cahio nos laços : e fe alguns confeguio, foy, porque, como Jacob, os furtou: Meh. Furnhatur corda, Oamor mais cego, que houve no Mundo, foy o de Sanfao para com Dalila: tao cego, que as mesmas. ingratidoens, com que Dalila lhe correspondia, as mesmas trayçoens, que lhe armava, nao via. Primeyra, fegunda, e tercevra vez o quiz entregar às maos de feos inimigos os Filifteos; e nada difto via Sanfao, mais cego com olhos, do que quando ficou fem elles . E, quando efte amor por tao cego parece, que daria o coração, poes não via, o que dava, não foy affi: o mayor extremo, a que chegou, foy a descubrillo, e com isso se deo Dalila por satisfeyta, e certa de que a amava: Judic. Nunc mibi aperuit cor fuum. 16.18. E isto he o mais, a que pode chegar o amor humano; a descubrir o coração: porèm amar tanto, que se chegue a dar o mesmo coração, com que se ama, so o fez, e

pòde fazer hum amor Divi-

272. Este excesso poes, que fe vè no amor Divino respevto do humano, se reconhece tambem nesse amor comparado comfigo mesmo. Dar-nos Deos feo proprio Filho, foy amor, foy fineza, e foy excesso: porèm dar-nos o Espirito Santo fov mayor excesso, mayor fineza, e amor, que fe excedeo a fi, chegando a dar nelle o coracao. E fenao, dizevme : Porque dando-nos Deos o Filho, affi como nos deo o Espirito Santo; e, sendo esta mesma dadiva tao recomendada, e tao repetida nas Efcritturas, e nos Profetas, Fi- Ifai.9.6. lius datus est nobis . Ut filium foan. 3. fuum Unigenitum daret. Cumil- Rom. 8. lo omnia nobis donavit; sò o 320 Espirito Santo, e nao o Filho, fe diz por excellencia, e por antonomafia Dàdiva, e Dom de Deos, como affirma, elho canta a Igreja : Qui diceris Hima. Paraclitus , Altifimi Donum Eccl. Dei ? Se attendermos às Peffoas, ambas fao iguaes em tudo, e tanto he hua, como a outra: Talis Filius , talis Spi-Com? ritus Sanctus: fendo poes su- Alban. ma a igualdade, em que eftà a differenca ? Eu nao fey, que

Homero, Google

possa

possa estar, nao estando no proprio da Pessoa, que no appropriado della; isto he, no que a essa mesma Pessoa com especialidade se attribue, se appropria. As tres Divinas Pessoas, ainda que summamente iguaes em tudo; a hua sco appropria, e attribue mais hū predicado, que se nao approprìa, nem attribue a outra. A' Pessoa do Pae attribue-se o Poder, ao Filho a Sabedoria, e ao Espirito Santo, como dissemos, o Amor, e o Coração:e este mesmo appropriar-se, e attribuir-se o Coração, e o Amor ao Espirito Santo, faz que tambem se lhe attribua, e approprie a razao de Dàdiva, e Dom do Altissimo. He por excellencia, e por antonomasia Dàdiva, 👅 Dom de Deos; porque he o seo mesmo Amor, e o seo proprio Coração.

dàdiva, e dàdiva tao grande, e tao excessiva do seo amor, que por ella esse mesmo amor se nos inculca: Sic Deus dilexit mundum, ut Filium sum unigenitum daret: mas he tanto mayor a fineza desse mesmo amor em nos dar o Espirito Santo: he tanto mais

excessiva esta Dàdiva, que ella sò he por excellencia, e por antonomasia a Dàdiva, e o Dom do Altissimo: Qui diceris Paraclitus, Altissimi Donum Dei. E porque? Porque he Dàdiva, em que o Altissimo nos deo o seo mesmo amor, e o seo proprio coração: Dabo vobis cor novum, & spiritum novum: Dedit nobis Spiritum Sanstum; idest cor, & amorem suum.

## S. IV.

274. E a razao desta razao he tirada da natureza do mesmo amor. He muyto natural ao Amor o fer dadivoso. Ninguem conheceria avarento algum, que fosse amante; enenhum amor, que nao tiveise a condição de liberal. Por isso os Antigos, huns o pintavao com maos grandes, e lingua pequena; fignificando nifto, que havia de fallar pouco, e dar muyto: outros ao mesmo intento pintavao-no com hum dedo na bocca, que a cerrava, e com huma grande bolfa aberta nas maos: e Platao o fez filho de Juppiter entre os deoses o mais nobre, e de Penia deosa da Pobreza; mof-

Digitized by Google

mostrando, que o amor, postoque nobilifimo, he muyto pobre; porque tudo dà. Ifto, que lemos nas Historias Profanas, o achamos tambem nas Divinas . Quiz Jonathas pintar em huma occasião a David o grande amor, que lhe tinha : e como o pintou ? Larga o arco, tira a espada, despe-se das roupas todas, que trazia vestidas, e tudo deo a a. Reg. David : Expoliavit fe Jonathas tunicà, qua erat indutus, & dedit eam David, & reliqua vestimenta sua usque ad gladium, & arcum fuum, & ufque ad balteum. Affi pintou Ionathas o seo amor: e ficou bem retrattado, porque ficou despido: e o ficar sem arco, effe foy o melhor retoque, ou o mayor realce da pintura.Emfim entre as Pessoas Divinas, o mesmo Espirito Santo, a quem fe attribue o amor, fe dà o ti-

Ecclifa. tulo de Dadivoso: Dator mu-

nerum.

275. Sendo poes o dar huma propensao natural do amor, tanto este prova de mais fino, quanto mostra fer mais dadivoso. Donde, quando se chega a dar tudo, que se podedar, entao se chega a amar, quanto se pode amar. E, co-

To.III.

mo em nos dar Deos o feo coração, nos deo tudo, o que nos podia dar, esse foy o mayor excello do feo amor. Quando nos deo o Filho, amou-nos muyto; porque nos deo muyto: mas nao nos amou tanto, quanto nos podia amar; porque nao deo nelle tudo, o que podia dar: ainda nao daya o amor, com que deo esse Filho; e ainda lhe ficava por dar o coração, donde procediaesse amor: e, como em nos dar o Espirito Santo, nos deo atè esse amor , e esse coração, não lhe ficou mais, que dar, e efte foy o extremo ultimo do mefmo amor .

276. Ja sey, que não posfo achar prova, nem exemplo no amor puramente humano, e de huas creaturas para com outras: bufquemo-lo no amor para com Deos, de quem participa as condiçõens de Divino, e a quem a Graça, que tudo pòde, lhe dà as forças, que não pòde dar-lhe a Natureza. Muytas forao as finezas da Esposa para com seo Divino Esposo; muytas as demostraçõens, que lhe fez do feo amor; e muytos, e muy repetidos os teftimunhos, eas attestacoens, que deo de

X que

poso dar-se por amado, emquanto della se dà por ferido no coração: Vulnerasti cor meum, soror measponsa, vulnerasti cor meum. E que testimunho foy este; que demostração; que fineza; que, não bastando todas as mais, bastou sò esta? Dar-lhe a Esposa, depoes de todas as mais finezas, o mesmo coração, com

que o amava. Com tudo sò

de hua confessa o mesmo Es-

que as fizera: essa foy a ferida

toda do Esposo: essa, e nao ou-

tra: Vulnerasti cor meum: V.er-

tem outros : Dedisti mibi cor :

Destes-me, Esposa, o coração.

277. Demaneyra que, andando a Esposa sempre tao fina com seo Divino Esposo; sendo tantas as provas do feo affetto; tantas, e tao grandes as mostras de seo amor; jaregalando-o de flores, e defruttos; ja sahindo de casa a buscallo de noyte pelas ruas; ja chegando a enfermar com a vehemencia da dor, e saudadena sua ausencia; ja padecendo por seo respeyto o ser ferida, e maltrattada dos Soldados, e Guardas da Cidade; com nenhuma destas finezas, sendo todas tao excessivas, se deo o Esposo por satisfeyto:

com nenhuma destas settas. fendo cada qual mais aguda, se deo por serido: sò se deo por ferido, sò por satisfeyto, quando a Esposa poz no arco por setta o coração, e com elle lhe fez o tiro: Vulnerasti cor meum: Dedisti mibi cor . Agora si, diz o Esposo: agora si, que se perfeyçoou, e consumou de todo o amor de minha Esposa: agora si, que obrou a ultima fineza, que podia obrar o seo amor, qual a de me dar o mesmo coração, com que tinha obrado todas as mais finezas: agora si, que me ferio o coração: Vulnerasti cor meum. A ferida do coração sempre he a ultima; porque he ferida, que logo matta: se vos ferem em qualquer outra parte, he ferida esta, que tem remedio; porèm se vos chegao a ferir o coração, ja não tem remedio esta ferida; e por isso he sempre a ultima : Omni custodià Prov. 4. ferva cor tuum, quia ex ipfo 23. vita procedit, diz o Sabio. Poes entao se vio o Esposo com a ultima ferida, quando se vio com a ultima prenda: sò quando recebeo o coração da Esposa nas maos, recebeo a ferida no coração: Dedisti mi-

bi

bi cor : Vulneralli cor meum . Efte foy o ultimo extremo do amor da Esposa para como Esposo: e este soy tambem o ultimo do amor de Deos para com os homens.

278. Muytas forao as finezas, que obrou; muytos os beneficios, que fez; muyto, e muyto, o que doou aos homens o amor de Deos: mas com todas estas doacoens. com todos estes beneficios, com todas effas finezas não focegava o meimo amor; porque ainda lhe reftava, que dar; ainda lhe faltava huma fineza, que fazer : nao fe dava por fatisfeyto; porque fenao via consumado. Deo-se emsim a fi mesmo; deo o seo proprio coração; e sò entao descancou; porque entao poz o ultimo de feos extremos: sò entao fe fatisfez; porque sò entao fe consumou . E he, o que parece quiz dizer S. Agostinho, quando disse, que o dar-nos o amor de Deos ao Espirito Santo, foy para consumartudo, quanto pelo Filho, e no mefmo Filho tinha principiado a dar : Ut beneficia, que Salvator inchoavit, peculiari Spiritus Santti virtute confummet . 270. Mas, ainda com mayor

energia, e com mayor enfase o diffe, escrevendo aos de Efefo, Sao Paulo naquelle Ad Epb. In quo signati estis : à que 4.30. alludindo Santo Athanafio diffe, que o Espirito Santo era o Sello, ou Sigillo, que Deos poz a todas as fuas obras: Ipfe Spiritus Sanctus sigillum est, in quo omnia sigillat Deus. Ora vede . Quem faz huma Escrittura de Doacao, não poem o feo fello, ou figillo, atè nao acabar a Escrittura : nem tambem acaba a Escrittura,em quanto tem que doar: sò fevta a ultima doacao, entao a Escrittura se cerra, e entao fe figilla. Poes por isso he o Espirito Santo o Sigillo de tudo, o que pelo Filho, co no Filho nos tinha dado o amor de Deos ; porque,dandose ultimamente a si mesmo, nao lhe restava mais, que dar : elle era a ultima doação. E, para melhor accomodarmos o fimile, juntemos a este Sigillo do Apoftolo, e de Santo Athanafio, aquella Penna de David , Calamus feribæ veloci- Pfalm. ter scribentis; pela qual Penna entende o Autor Incogni- Incognito, e juntamente Hugo ao Hug.

mesmo Espirito Santo . 280. Pegou poes Deos defta

ta Penna naquelle principio, donde começou tambem a de Moyfes; e principiou a escrever os bens, que doava aos homens . Escreveo todos esses Orbes celeftes com o Sol, Lua, eestrellas,e com todos os mais Aftros, e feos beneficos influxos, Escreveo a Terra toda com toda a forte de animaes, com todos os feos rios, e fontes, e com a produção de todas as fuas plantas, arvores, flores, e fruttos. Escreveo o vasto Mar com toda a diversidade de peyxes, e aves, que se geràrao de fuas aguas. Escreveo todas as graças, excellencias, e prerogativas, de que na ordem natural, e fobrenatural enriqueceo ao homem . Mas, com ter atequi escritto tanto esta Penna, ainda nao cessou de escrever; porque ainda o amor tinha mais, que doar. Perdido o meimo homem, e perdidos por fua culpa todos eftes bens; porque revogadas pela fua ingratidaő todas eftas doaçoens; escreveo o mesmo amor a fua reparação, escrevendo a doação da Pessoa do Filho com todas as obras fantas, e portentofas, que exercitou no discurso de trinta, e tres annos, que durou a fua

vida mortal; e com todas as copiofas graças, e fobreabundantes fruttos de fua redencao. Mas, com fer esta doação tão excessiva, e tanto grande; e parecer, que nella nos tinha Deos doado tudo. fegundo o de S. Paulo , Quo- Rom. S. modd non etiam cum illo omnia 32. nobis donavit ? ainda fe nao figillou a Escrittura; porque ainda nao era esta a doação ultima .

281. Chegou emfim efter dia, em que o amor escreveo a doação do Espirito Santo: e com ella se cerrou toda a Escrittura, e se lhe poz o sello, e o figillo: Spiritus Sanctus figillum eft, in quo omnia. figillat Deus . Poz-fe o fello ; porque estava acabada a Escrirtura : eftava acabada a Escrittura; porque nao tinha mais, que escrever a Penna; e nao tinha mais, que escrever a Penna; porque nao tinha mais, que doar o amor. Descançou a mao de escrever, como tinha profetizado Ifaias: Requiescet manus Domini : as- Vai. 25. fentou a Penna : Sedit Supra Adans. fingulos corum : e , ainda que nao cancado, descançou o amor : Et requiescet super eum Spiritus Domini . Ategora

an-

andava como inquieto: quando de hua vez deo o Mundo todo, via-se, ja em hum continuo movimento, ja em hum Gen. 1.2. perpetuo voo: Spiritus Domini ferebatur: Lem outros: Volitabat; porque ainda tinha, que dar a Pessoa do Filho. Quando deo a Pessoa do Filho, ainda não achava focego: humas vezes apparecia em forma de Matth. nuvem : Ecce nubes lucida. obumbravit eos: outras em fi-C.3. 16. gura de Pomba: Descendentem sicut columbam : mas ainda nao achava, onde poder des-Gen. 8.9. cançar esta Pomba: Ubi requiesceret pes equs. Deo-se finalmente a si mesmo, e o seo proprio coração; e ja agora descança: ja tomou assento: Sedit; porque sez ja a ultima doação. Ora descançay ja Amor Divino, que ja chegastes ao Non plus ultra de vossos excessos: ja tendes comprido com a mayor fineza, e com o mayor extremo de vos mefmo: e ja agora bem podeis dizer com todas as veras, que amastes, e nao que haveis ainda de amar: Pater meus diliget eum ..

### § V.

282. Temos discorrido a primeyra razao, porque o amor de Deos em nos dar o Espirito Santo foy mais excessivo, e extremoso, do que em nos dar o propro Filho. Refta discorrer a segunda, que serà com mais brevidade: mas, antes de o fazer, seja-me licito fazer hua pergunta, e seja esta: Achamos ja agora, que tem Deos alguma razao em\_ nos pedir a nos o coração, Præbe, fili mi, cor tuum mibi; e em solicitar tanto o nos-23.26. fo amor: Diliges Dominum Deut. 6. Deum tuum? Poes, se nos au s. tiveramos, haviamos de nos envergonhar, que, depoes de Deos nos dar o seo amor, e o seo coração, lhe fosse ainda necessario pedir o nosso: mas que longe estamos do que era tao justo, que assi fosse; poes nem ainda depoes de o pedir, lho queremos dar. Ah coraçoens humanos, como sois grosseyros! Que seja posfivel, que depoes de Deos nos dar o seo coração, lhe neguemos o nosso! que depoes de nos dar o seo mesmo amor, o nao amemos! que faça Deos

pelos homens atè as finezas, que o amor mais profano fingio; e que correspondao os homens com a ingratidao, que ninguem se atreveo a imagi-

nar! 283. Fingio a Antiguidade, (e sò fingio; que, como a ficao se estende aos impossiveis, pode o homem muytas vezes fingir, o que nao pode obrar) fingio, digo, a Antiguidade, que, dezejando o Amor reduzir a fi hum coração, fahira a batalha com elle, Levava a aljava bem provida de fettas : e affi que chegou ao campo, armou logo o arco, e começou a fazer os tiros. Despedio primeyra, segunda, e terceyra fetta: e, fe como todas derao em hum duro marmor ou em hum rijo bronze, todas fe despontavao naquelle obstinado coração, sem nenhua chegar a ferillo. Nao defiftio por isso o Amor da emprefa : continuou os tiros , repetio as fettas, atè que despeiou a aliava . Vendo-se emfim quasi vencido da resistencia de feo contrario, faz de fi fetta; arroja-fe a elle; e, como levava em fi tanto fogo, com elle desfez aquelle penhaico, e ficourendido aquel-

le coração. Ficou rendido: e ninguem se atreveo a fingir, que houvesse coração, que se nao rendesse a hum tal excesfo . Mas, o que ninguem fe atreveo a fingir, fazemos nos. Desde que houve no Mundo coração humano, fahio a campo com elle o Amor Divino, fazendo possíveis as mesmas quimeras. Tomou o arco, com que depoes se representou no Apocalypse : Et qui Apoc.6 sedebat super illum, babebat 2. arcum; que diz Victorino era Victor. o Espirito Santo: fez os tiros sac. B.b. com tantas fettas, quantos forao os beneficios, que lhe fez: e, sendo todas estas settas tão agudas, que as fegurava David da refistencia, promettendo-thes a vittoria, Sagitte tue Pfalm. acuta, populi sub te cadent; 44. 6. nao ficou ainda o coração humano vencido do Amor; mas fi da fua propria ingratidao. Indiffic o melimo Amor na bateria: poz no arco a fetta mais escolhida : Posuit me sicut fa- Wai. 49. gittam electam; que foy a pro- 1. pria Pessoa do Filho: e nemainda com esta serta se deo o coração por ferido. E que fez nefte cafo o Amor? Reveftiofe todo de chamas: Apparuerunt .... dispertita lingue tamquam

ignis: e fez comfigo mesmo, e com o feo proprio coração o tiro. E-rendeo-se desta vez o coração humano ? Ainda obftinado, ainda duro: ficou comodantes, epeor; porque mais ingrato; fazendo realidade, o que os mesmos ho-

mens julgarao fer impossivel . Bernar, 284. Ob duri (exclamarev From 1. com S. Bernardo Ob duri , & indurati, O obdurati filii Adam, quos non emollit tanta. flamma, tam ingens ardor amoris, tam vehemens amator! Oh duros, e muytas vezes duros. e endurecidos filhos de Adao, cuja dureza tao dura nao deffazem, nem abrandao taes chamas, tal amante, e tal amor! Tenhome eu com o coração da Alma Santa, e com o de meo grande Patriarca. S. Filippe Neri . Tanto que o Divino Esposo deo a Alma Santa o feo coração, logo a Alma lhe deo o feo. Aquelle Vul-Cant. 4.9 nerasti cor meum do Esposo. huns lem : Abstulisti mibi cor ; e outros : Dedisti mihi cor : Tomastes-me o coração: Destesme o coração . Parecerà implicação; mas não he : porque andou tao apontada a Efpofa: fez-fe a troca tanto a. ponto, que se equivocou hua. com outra a entrega : foy quasi o mesmo dar o Esposo o coração à Esposa, que entregarlhe ella o feo : Abstulisti mibi cor : Dedisti mihi cor . Meo Padre S. Filippe Neri (porque nas Vesperas deste dia, emque estamos lhe deo Deos com especialidade o seo coração, enviando fobre elle o Espirito Santo ) reparava tao pouco em lhe dar o feo, que o de que se queyxava, e sentia, era ser este pequeno, e hum sò: Cur dedisti nobis unicum tantum cor, Es adbuc tam parvum? Ah que confusao nossa! porque não so não damos a Deos, como a Esposa, hum coração que temos; mas, ainda se tiveramos muytos coraçõens, como dezejava Filippe, nem hum so lhe deramos .

285. Tres coraçõens confideràrao os Rabinos em Abfalao: porque nao achàrao capacidade em hu sò das tres lancas, que nelle juntamente pregou Joab , Absalom (dizem elles) non unum cor babebat, fed tria corda, quorum quodlibet fuà lanceà transfigebatur . E de tantos coraçõens haveria hum para Deos? Effe he,o que lhe faltava . Hum coração empregava na ambição de rey-

nar:

4.3.

nar: outro nos desejos de tirar a vida a seo pae David: outro em folicitar os coraçõens de todo Ifrael: sò para Deos nao havia coração. Este foy Absalao, e como elle sao de ordinario os de mais homens. E que a estes mesmos homens ame Deos tanto! a estes mesmos de o feo coração! So attendendo à baxeza, e vileza do meimo homem, se admirava Job, de que nelle empre-Fob.7.17 gasse Deos o coração: Quid est homo, quia magnificas cam? aut quid apponis erga eum cor. tuum? E, se so pella sua baxeza se faz o homem indigno do coração de Deos; quanto mais indigno serà, juntando a essa mesma baxeza a sua ingratidao? E que a estes homens assi indignos, assi vis, assi ingratos ame Deos tanto, que Hies chegue a dar o seo coraçao!E que a este Deos assi bom, assi misericordioso, assi amante nao acabem os homens de The dar o seo! Filii bominum Pfalm. nfquequò gravi corde? Homens atè quando ha de ser esta vossa dureza de coração? quando haveis de acabar de amar a vaidade, e de buscar a menti-Ibidem. ra: Ut quid diligitis vanitatem, & quaritis mendacium? Nao

fez Deos o coração humano para objettos tao baxos, e taō vis; felo para si mesmo: e desenganne-se o mesmo coração, que em nenhú outro objetto, que não for elle, ha de achar descanço, e satisfação.

He o coração humano como a Agulha de marear. A ponta esta para diversos Astros, e Planetas, ou seja para a fermosa Estrella de Venus, ou para a de Juppiter, ou para a de Mercurio; e em nenhúa dellas pàra, em nenhua focega: sempre a vereis inquieta, fempre com o mesmo movimento. Succede apontar para a Estrella do Norte, ey-la firme, ey-la immovel, e posta ja em descanço. Tal o coração humano, olhando para Deos, e para todos os mais objettos fora delle. Empregue-se embora no que mais o attrahir, e levar apozsi: busque as fermofuras em Venus; busque as honras em Juppiter; busque as riquezas em Mercurio; que em nenhuma dessas, que tem por estrellas, acharà descanço: sempre se verà inquieto, sempre em hum continuo desasocego. Empreguese em Deos: sò entao se acharà descançado: sò entao quie-

to:

to: Inquietum est cor nostrum donec requiescat in te, dizia... Agostinho, e fallava como ex

perimentado. 286. Eya poes, Coracoens cancados, ja he tempo de defcançar, hoje he o dia de def-Ecclefia. canço para tanto trabalho: In labore requies: focegai vossos inquietos movimentos, pondo-vos fixos naquella Eftrella; que affi chamou o mesmo Agostinho ao Espirito Santo, Descançai em hum coração, que hoje descança em vòs ; Sedit Supra singulos : amai unicamente a quem hoje vos deo todo o feo amor; para que, affi como Christo Senhor Nosso com os olhos nesta meima Dàdiva diffe, que feo Eterno Pae nos havia de amar a nòs, possa tambem dizer, que nòs o amamos a elle: Si quis diligit me ... Pater meus diliget cum .

#### S. VI.

287. A fegunda razaó porque o amor de Deos em nos dar o Efpirito Santo foy mais exceflivo, e extremofo, he porque nos deo o Efpirito Santo, depoes de nos ter dado o Filho. Dar-nos o Filho foy To. III.

amor: fobre nos dar o Filho. dar-nos o Espirito Santo, foy amor fobre amor, e por isfo extremo. Em nos dar o Filho, nos amou : Sic Deus dilexit Joan. 3. mundum , ut Filium fuum Unigenitum daret : em nos dar o Espirito Santo, nos tornou a amar: Pater meus diliget eum; e,em amar-nos,depoes de nos ter amado, nisto consistio o mayor excesso do seo amor. Quando o Evangelista S. João quiz engrandecer mais, e fubir de ponto o amor de Christo; que fez, ou que diffe? Diffe, que amàra aos feos, depoes de os ter amado : Cim cap. 13. dilexisset suos,...in finem dilexit " eos . Não diffe mais : porque achou,nao termais, que dizer : efte lhe pareceo o mayor extre. mo do feo amor: efta a coroa. eo fim de todas as fuas finezas. e de todos os feos excessos: /n

288. Poes iffo, que diffe...

5. Joaó do amor de Christo,
digo eu do amor do Pae. O
mayor exceffo, e o mayor extremo do feo amor para comnofco efteve em dar-nos o Efpirito Santo; porque foy amor
fobre amor: foy amar-nos, depoes de nos ter amado. Tinha-nos amado, quando nos

finem dilexit .

Y deo

deo o Filho: Sic ... dilexit mundum, ut Filium suum Unigenitum daret: e tornar-nos a amar depoes de nos ter assi amado, esta foy a mayor fineza; este o mayor extremo do seo amor. E a razao desta razao està na mà correspondencia, que os homens tiverao, e na ingratidao, que lhe mostràrao ao primeyro final do seo amor. A correspondencia foy tao mà, que lhe nao aceytàrao a dàdiva, que o mesmo amor lhes fizera: Et sui eum non receperunt : e a ingratidao tao grande, que chegàrao a tirar a vida ao mesmo Filho, que lhes havia dado. E que, depoes desta correspondencia tao infame, depoes desta ingratidao tao execranda, torne Deos a amar a eftes mesmos homens!e que seja tal o amor, que chegue a dar-lhes o coração! He fineza, he excesso, he extremo, que não cabe no entendimento dos mesmos homens.

289. Naquella Parabola do Pae de Familias, que plantou a Vinha, e a arrendou a varios Agricultores; depoes de Christo Senhor Nosso propor, que, mandando o tal Pae de Familias a seo proprio Filho

a cobrar a renda, os Agricultores, com o fim de ficarem\_ com a fazenda, lhe tiràrao a vida; perguntou, que faria neste caso, e com a noticiadeste successo o tal Pae de Familias? E que responderiao à pergunta os circunftantes?Todos a huma voz disferao, que a taes homens, como estes, assi màos, e assi pessimos, os devia arruinar, destruir, e perder, e fazer-lhes todo o mal, que pudesse: Malos malè perdet. Este foy o Acòrdao, 21.41. e esta a Sentença definitiva, e geral de todos, a quem se fez a proposta. E entre tantos nao houve algum de coração mais pio, e mais brando, que dissesse, que, antes de proceder ao castigo, se esperasse, que ettes homens cahissem em si, e no que fizerao, para se arrependerem de tao execrando delitto; e com o perdao, que delle pedissem ao Pae, Ihe contribuissem com os fruttos todos da fua fazenda? Ou tambem, que fosse o mesmo Pae de Familias em pessoa; que poderà ser lhe guardassem a elle o respeyto, que nao tiverao ao Filho? Nem hum so houve, que fosse destes pareceres; porque a nenhum pode

de vir à cabeça, que houvesse me hum Pae tal paciencia..., que soffresse a morte violenta de hum Filho, sem proceder logo logo ao feo castigo. Vede vòs agora, como lhes havia de via el al, ou como havia de caber no seo entendimento, que este mesmo Pae a estes mesmos homens, depoes de lhe mattarem o Filho stornasse de lhe mattarem o Filho so tornasse, el hes chegasse a dar o proprio coração à

200. Mas ifto mesmo, que nao pode caber no entendimento dos homens, coubeno coração de Deos : ifto mefmo, que nao pode vir à imaginação humana, obrou Deos, nao em parabola, mas na realidade. Elle he aquelle Pae de Familias, que não sò esperou aos homens (depoes de offendido ) o feo arrependimento: elle, o que naosò levou com paciencia o tirarem-lhe a vida ao Filho, que Ihes havia dado; fenao o que, depoes de affi offendido, e injuriado, tornou a amar os mesmos homens; e com hum tal excesso, que chegou a darlhes o feo mesmo amor, e o feo proprio coração. Se os homens se mostràrao agradeci-

dos ao primeyro amor, com que Deos os amàra : fe ao Fi-Iho, que lhes dera, lhe derao elles aquelle culto, lhe tributàrao aquella veneração, e puzerao nelle aquelle amor, que se lhe devia; isto mesmo pudera fazer Deos : e o mesmo, que pudera fazer, vendofe correspondido dos homens, o fez, quando delles mais injuriado, e mais offendido: o mesmo que pudera fazer movido do feo agradecimento, obrou sem embargo da sua ingratidao : e este digo eu ser o mayor extremo, e o mayor excello do feo amor.

291. Amar a quem me ama; fazer o beneficio a quem mecorresponde aggradecido, he amor, he liberalidade, que de liberalidade, e de amor passa a ser divida, e obrigação: mas fazer o bem a quem fe me mostra ingrato; amar a quem. me aborrece, e me offende; ifto sò he fineza, ifto sò excesso de amor. Por isso David, quando mais queria confundir-fe da fua ingratidao, e obrigar-se mais do amor de Deos; nao trazia tanto à memoria as mercès, e os beneficios, que Deos lhe fizera, antes delle o offender,

Y 2 quan-

nàra a receber, depoes de o ha-Ps. 115. ver offendido. Quid retribuam Domino pro omnibus, que retribuit mibi? dizia elle: Com que pagarey a Deos os beneficios, e as graças, que me tornou a fazer, depoes de eu peccar: Qua retribuit mibi? Com que amor poderey satisfazer a hum Senhor, que, depoes de eu corresponder tao mal ao primeyro amor, que me teve, e aos primeyros beneficios, que me fez, ainda assi continuou em me fazer mercès; ainda me tornou amar? Amar-me Deos, antes de eu o amar a elle, foy bondade sua: fazer-me beneficios, antes de eu lhe ser ingrato, foy huma liberalidade divina:mas, depoes da minha ingratidao, e mà correspondencia, tornar a mesma liberalidade a fazer-me mercès : depoes de eu a injuriar, e offender, tornar a mesma bondade a amarme, he hua fineza, he hum excesso de amor, que nao sey com que pagallo; nao fey, com que possa correspondello: Quidretribuam Domino pro omnibus, que retribuit mihi.

quanto os que de sua mao tor-

§. VII.

292. Mas que tem que ver a ingratidao de David, e os beneficios particulares, que Deos lhe fez, com a ingratidao geral dos homens, e com o beneficio, e amor de Deos para com elles, de que fallamos? Se a repetição daquelles beneficios à vista da sua ingratidao achava David fer hu excello grande do amor de Deos para com elle, ainda quando não tinha chegado a receber, mais que em promessa, o mayor beneficio de todos, qual o de lhe dar seo proprio Filho; que excesso serà de amor para com os homens tornar Deos a amallos comtanto extremo, quando, depoes de lhes ter dado o mesmo Filho, ainda assi lhe forao ingratos; e com o mais, que podia refinar a fua ingratidao? O que mais refina, e sobe de ponto hua ingratidao, he, quando do mesmo beneficio, que recebo, tomo occasiao, emotivo de offender a quem mo faz: e isto mesmo se vio na ingratidao dos homens para com Deos. Do mefmo Filho, que lhes deo, tomàrao occassa de offendello; e com excesso tao execrando, que sobre o nao receberem, o desprezàrao, o injuriàrao, e ultimamente lhe tiràrao a vida. Mas esta mesma circunstancia, que por hua parte saz subir tanto de ponto a ingratidao do homem, digo eu, que realça tanto por outra o amor de Deos, e o saz tao excessivo, e extremoso, que o saz exceder os termos, e os limites do mesmo amor.

293. Nenhum beneficio, dos muytos, que fez Deos ao seo Povo, se ve tao encarecido, nem tao celebrado na Escrittura Sagrada, como o beneficio do Mannà: donde infere Lorino, e outros muytos Expositores, ser este o mayor beneficio de todos, e o mavor extremo do feo amor. Não sey com que razão. Mayor beneficio, parece fe havia de estimar, o que foy principio de todos elles; livrallos Deos do tyranno cattiveyro, e dura escravidao de Faraò; e isto à força de maravilhas, e de prodigios, obrados com huma Vara, em que quiz mostrar Deos a fortaleza de seo poderoso braço: Ut ostendam .. fortitudinem meam. E quando

nao; ponhamos ao menos iguaes os beneficios. Não prorederao todos do mesmo amor, que Deos tinha ao seo Povo; que he, por onde se tomao as medidas certas à grandeza dos beneficios ? nao era este amor igual em todos elles? Nao, diz o douto Sylveyra: mayor amor-fem comparação mostrou Deos ao Povo em lhe dar o Mannà, que em livrallo do cattiveyro. E dà a razao; porque antes de libertar o Povo, ainda nao tinha a experiencia de que era tao ingrato: quando porem. lhe deo o Mannà, ja pela mesma experiencia sabia a que fabia o extremo da fua ingratidao: ja tinha repetitas as demostraçõens da sua mà correspondencia; e essa tal, e tao exorbitante, que com o mesmo beneficio, que Deos primeyro lhe fizera, com esle mesmo o offenderao, queyxando-se atè de lho haver seyto: Quid hoc facere voluisti, Exo. 14. ut educeres nos ex Ægypto? E 11. fazer o beneficio depoes de aggravado, e offendido, sendo occasiao da offensa, e do aggravo o mesmo beneficio, he o sumo da caridade, he o ex-

Exod.9.

mo

tremo do amor, que do mes-

Silve

Grez.

Aug.

mo amor excede os termos, e limites: Summe pietatis, ac amoris est exageratio, omnesque illius terminos transcendens, conclue o douto Expositor.

294. E, fe ifto he sò parando nas Figuras, que ferà palfando aos Figurados ? Quem figurava aquella Vara obradora de maravilhas, para libertar o Povo, fenao ao Filho de Deos remindo aos homens, e livrando-os de outro muyto peor cattivevro, que o do Egypto? Affi o notou S. Gregorio. Quem figurava aquelle Mannà vindo do Ceo, depoes de libertado o mesmo Povo, fenao ao Espirito Santo, que o Eterno Pae mandou aos mesmos homens, quando ja remidos, e livres do feo catrivevro? Affi o differao Santo Agostinho, e Santo Ambrofio. Poes efte foy o mayor extremo, este o mayor excesso do amor de Deos para com os homens: Summe pietatis, ac amoris est exageratio : este o excesso, e o extremo de amor, mue excede do meimo amor os termos: Omnes illius terminos transcendens . Foy fi grande fineza; foy amor grande dar Deos aos homens feo proprio Filho, para os remir do cattivevro do Demonio: mas foy amor, como o de libertar aos Ifraelitas do cattivevro do Egypto: dar porèm o mesmo Deos o Espirito Santo aos mesmos homens, depoes de se lhe mostrarem tao ingratos ao primeyro beneficio: depoes de tomarem delle occasiao para o offenderem, e tao facrilega, e execrandamente, como mattando-lhe o mesmo Filho, que vinha a remillos, como fe o mefmo remillos do cattivevro fora mettellos nelle : Quid boc facere voluifli , ut educeres nos ex Ægypto? efte he que foy o excesso; este o extremo de amor, como o do beneficio do Mannà; e por iffo extremo de extremos, excesso de excessos: e hum tal lance de amor, que do mesmo amor excede os termos, e os limites : Summæ pietatis , ac amoris est exageratio, omne fque illius terminos transcendens . E esta he finalmente a segunda razao, porque eu dizia, que o dar o Eterno Pae aos homens o Espirito Santo, foy o ultimo, e o mais fubido extremo, com que os amou: Pater meus diliget eum.

S.VIII.

#### s. viii:

295. E fe a primeyra razao a concluhi com hua pergunta, a conclusão desta ha de ser huma reposta; poes vejo, que, convencidos todos do amor de Deos,me perguntais com o Profeta David : Quid retribuam Domino pro omnibus, que retribuit mihi ? Com que pagaremos a Deos o amor, com que nos tornou a fazer mercès tao grandes? com que lhe pagaremos o amar-nos depoes de nos ter amado ? Respondo, ou responda por mim Santo-Aug Agostinho : Dilige, danima, eum , à quo tantum dilecta es :. ama amantem te : O com que haveis, almas, de pagar a Deos o amar-vos, depoes de vos ter amado, ha de fer amando-o, e tornando-o a amar. Amou-vos Deos? poes. amai-o vòs : Dilige à quo dilella es . Tornou a amar-vos? tornai-o a amar tambem : Ama amantem te . E nao tem a pergunta outra reposta; porque na6 tem o amor outra paga. Si quis diligit me , ... Pater meus diliget eum : diz Christo Senhor Nosso: Se alguem me amar, meo Eterno Pae o amară . A's outras mais Virtudes prometteo o Senhor diversos premios : à Pobreza de espirito, à Paciencia, e soffrimento prometteo por paga o Reyno do Ceo : Beati pauperes [piritu . . Beati, qui per secutionem 110. patiuntur , ... quoniam ipforum est regnum calorum . A' Mansidao, e Humildade deo por Vers. 4. premio o possuir a Terra: Beati mites: quoniam ipsi possidebunt terram; porèm ao Amor sò lhe prometteo por paga outro amor : Si quis diligit, ... Pater meus diliget . Grande foy a Fè em Pedro, e o amor em João para com Christo; mas à Fè de Pedro deo-lhe por raga o Pontificado: ao amor de Joao deo-lhe por paga o feo amor : Quem diligebat Jefus ; Jos. 21.7 porque hum amor sò com outro amor se paga. E,se o amor dos homés para com Deos se paga com o amor de Deos,para com os homens; o amor de Deos para com os homens, porque se não ha de pagar com o amor dos homens para com Deos ? Poes , alma , Dilige eum, à quo tantum dilecta es :

296. E, se queremos liçoens para pòr em praxe este amor, apprendamo-las hoje do Divi-

ama amantem te ..

no

Digitized by Google

Man 24.

no Espirito, que paranos enfinar a amar veyo tambem ao co: 14. Mundo: Ille vos docchit omnia. E seja aprimerya, que para amatmos a Deos, he necessario, que nos nas anemos a nos. AB.1.3. Apparaerum. All pertis lingue tamquam ignis, Jeditque lapra fingalos cerum. Aquellas chamas de sogo, que hoje apparecèras no Cenaculo, diz o Texto, que se collocatas sotos en capaca des Antislosses.

bre as cabeças dos Apostolos, e mais Dicipulos. Sobre as cabecas ? Não parece fer efte o feo lugar. Não he o fogo Symbolo do Amorenao he do Amor centro, e lugar proprio o coração? affentem poes as chamas fobre os coracoens, e nao fobre as cabeças . Mas effa. foy a primeyra licao, que o Divino Espirito quiz dar ao nosso amor . A chama, que arde no coração, immediatamente se dirige à cabeça: a que arde porèm sobre a cabeça dirige-se immediatamente ao Cco. e a Deos: e essa foy a lição, que nos quiz dar o Efpirito Santo, collocando as fuas chamas fobre as cabeças, e nao fobre os coraçõens; de que o verdadeyro amor de Deos não fe ha de dirigir a outrem, fenao a elle. O amor humano tenha embora o feo hugar no coração 3 porque—com elle fe compadece o de fi mefino: mas o amor Divino tenha o affento só fobre a cabeça; porque fe nao compadece com elle o amor proprio sedit fupra fingulos corum.

207. Se não foy , porque a chama, que arde no coração, nao apparece : la arde, mas la se esconde : (se he, que, quando se esconde, arde) e o togo do amor de Deos ( he a fegunda lição, que nos dà o Espirito Santo) não se ha de occultar , ha de apparecer . Não fe contentava o Divino Esposo, que a Alma Santa tivesse sò là no coração o final do feo amor; tambem lhe queria ver no braco esse sinal: Pone me ut fignaculum super cor Cam. 8. tuum; nt fignaculum fuper bra- 6. chium tuum ; porque no coracao escondia-se; no braco manifeftava-fe. Ha de o noffo amor , para fer verdadevro , mostrar-se no braço; isto he nas obras; porque as obras fao o verdadevro final do amor : Probatio dilectionis exhibitio eft operis , diffe S. Gre- Greg. gorio . E o mesmo Christo hoje no nosso Evangelho: Si quis diligit me, sermonem meum

fervabit: Se alguem me amar, elle darà sinal de si; elle o mostrarà nas obras; elle guardatà os meos preceytos: Sermo-

nem meum servabit .

298. Tomemos poes hoje estas duas liçoens do Divino Espirito: amemos a Deos, e mostremos nas nossas obras, que o amamos, guardando à risca os seos preceytos, e obfervando pontualmente a fua Ley. Amemos a Deos; e nao nos amemos a nos, nem nada fora de Deos. Para isso avivemos bem a nossa fè; que com ella assi viva, do que nos podia parecer difficultofo, acharemos que o contrario he impossivel. Assi o julgava meo Padre S. Filippe Neri, quando perguntava, se poderia fer, que hum homem, crendo em Deos, podesse amar algum outro objetto fòra de Deos: Fieri ne potest, ut homo credens in Deum possit amare. aliud, quam Deum? O nao nos parecer o meimo, que a Filippe, nace de nao termos a fè, que elle tinha: està a nossa fè morta, ou muyto amorticida; e por isso nao conhece, o que devia conhecer. Seja poes hoje o dia, em que resucite esta nossa sè: seja-To-III.

tambem esta Pascoa de resurreyção. Este he o dia, Fieis, este he o dia, em que ha de resucitar esta se morta, poes he dia de hum Espirito, que atè mortos vivifica . Este he o dia de acabarmos de conhecer o amor falso, e engannoso; poes he dia de hum amor puro, e verdadeyro. Eite he o dia de abrir os olhos a esseamor cego, poes he dia, em que se comunica a luz aos coraçoens. Este he o dia de reformar todo o amor escandaloso, de purificar todo o amor impuro, e de o por todo em Deos. Sò ama, quem a Deos ama: sò o amor de Deos he amor verdadeyro; todo o mais he amor mentirolo: o amor de Deos he fogo, que vivifica, e que alenta; o amor profano he fogo, que nos mattas e nos consome: o amor de Deos he medicina, que sara as almas; o amor profano he veneno, que lhes tira a vida. Acabe poes de arder este fogo. que nos consome, e matta, fe he que queremos arder hoje em outro, que nos alente, e vivifique: va de húa vez fora dos coraçõens todo o amor das creaturas, para que entre a occupallo o amor de Deos:

va

va fora dos coraçõens toda a peçonha do amor profano, para que se abrazem hoje nos incendios deste Divino Fogo.

299. De Germanico, pae do gram Caligula, se conta, que, queredo-se dar seo corpo à sepultura, o queymàrao primeyro, conforme ao uso dos Antigos. Reparàrao neste atto os circunstantes, que, depoes de estar todo o corpo reduzido a cinzas, ainda pulava o coração entre as chamas, sem nellas fe abrazar, nem confumir. Ficarao admirados todos do prodigio: convocarao-se os Sabios : abrirao estes o coração; e acharão, que estava cheyo de peçonha, causa que havia sido da sua morte. Lançàrao-na fòra, e o coração outra vez às chamas, que logo se abrazou. Coraçõens, fora a peçonha do amor profano: fòra a peçonha da affeyçaő illicita: fòra a peçonha da inclinação preversa, se quereis arder nos incendios deste dia.

300. Ah Senhor! e quem, sò por arder em taes incendios, o nao farà assi? Ja daqui lançamos, Senhor, dos coraçoes todo o amor, que nao he vosso: nem ja queremos coraçõens mais que para vos amar a vòs, e sò a vòs. Aqui os tendes todos, e de todo rendidos: ateai nelles. Divino Espirito, esse Fogo: e. se lhes falta algua disposição, bem sabeis, que do fogo nao he sò introduzir a fòrma; mas tambem dispor a materia. Acabai poes, Fogo Divino, de os dispor, e começai a abrazallos. Discurrite Ignes sanc- Aug. ti, Ignes decori : discurrite, & innotescite omnibus gentibus. Nao tomeis, Senhor, estas palavras como proferidas da minha bocca; mas como fahidas de hum coração, que muyto vos amou, o de Agoftinho.Discorrey, fermosas Chamas, discorrey, sagrado Fogo, pelos coraçõens de todos, e a todos dai a conhecer, o que fois. Discorrey pelos coraçoens de todos os Congregados; poes não he razão fiquem de fora, os que sao tanto de vossa Casa: e mais quando os de Casa forao os primeyros, em quem hoje prendeo este fogo : Replevit totam domum, ubi Ad. .... erant sedentes. Discorrey pelos coraçõens de todo este auditorio, e com especialidade pelos que com tanto affetto, e devoçao vos festejao, e solen-

ni-

nizaó este día. Discorrey ultimamente pelos coraçoens de todos os mortaes, e em todos ateai as vossas chamas: e seja isto logo, sem detenca, sem demora, poes a nao sabeis teritis sontili gratia. Ja de hoje em diante, ou amar, ou morrer: ou viver de amor; ou
morrer para amar: ou viver
amando atè o fim desta vida;
ou morrer para amar sem fim
na outra. Quam mihi, Evohit, Es.





# SERMA

Da Gloriofa Assumpção

### DA V. MARIA S. N.

Padroeyra, e Protettora da Congregação do Oratorio.

Prègado no Anno de 1688.

Domine, non est tibi cura, quòd foror mea reliquit me folam? Maria optimam partem elegit . Luc. 10.

301.



E no fentir de todos he licito a os homés queyxarem-fe

muvtas

vezes a Deos : não vi eu occa-

fiao mais para eftas queyxas, que a do presente dia. Mais. digo, pelo motivo, e pelo exemplo. Pelo motivo, qual he roubar-nos hoie o Ceo a Maria Santissima Senhora Nossa; que, quando eu cuydava , era sò a Terra a que fazia os roubos, e as violencias a o Ceo, Regnum calorum vim pa-

lud; hoje vejo, que tambem o Ceo faz fuas violencias, e feos roubos à Terra. Pelo exemplo, qual nos propoemo Evangelhoem Martha, dando queyxas a Christo nas aufencias tambem de outra Ma-Luc. 10. ria : Domine, non est tibi cura, qued foror mea reliquit me folam? Sendo porem o motivo das nossas tanto mayor, que o

das fuas, quanto vai de Ma-

patitur , & violenti rapiunt il-

ria a MARIA. 302. Com vossa licença poes, Deos, e Senhor meo, hey de queyxar-me hoje de vòs a vòs mesmo. Nao hao de ser as minhas quevxas, nao, de Maria Santiffima; porque nao he ella, a que se vai, e nos deyxa; outros a levao: Assumpta est: nao dos que a levao; porque emfim no mefmo nome de Anjos trazem\_ comfigo a desculpa de mandados : Angelus, idest, missus: de vòs, Senhor, de vòs, que assi o mandays; de vòs, que assi o quereis, hao de ser todas as queyxas, que em nome de toda a Igreja vos venho hoje propor . E para que se veja, o quanto sao justificadas, hà de ser a razao de todas ellas a meima, que tem hoje o

Ceo para feos jubilos .

203. Entre as fonoras melodias, e fuaviffimas Canções, com que hoje em alternados còros acompanhàrao os celestiaes Espiritos a Maria Santissima, foy esta hua das Letras, que entoàrao : Que ell ifta , Cant. 6. que progreditur, quali Auro- 9. ra consurgens, pulchra ut Luna, electa ut Sol? Quem he esta, que vai sobindo como Aurora, como Lua, e como Sol? Explica efta Letra o Papa Innocencio Terceyro, es dando a razao de compararem os Anjos a Senhora juntamente à Aurora, à Lua, e ao Sol, diz ser toda, para mostrarem quam universal era para a Igreja o seo amparo. Toda a Igreia, ou todos os Fièis, que a compoem, fe dividem, como fe dividem os tempos. Os tempos, ou fao Dia, ou Novte, ou aquella hora entre a novte, e dia, a que chamamos Madrugada: affi os Fièis, ou fao Peccadores, ou Arrependidos, ou Justos. Os primeyros estao na noyte da sua Culpa;os fegundos na madrugada da Penitencia; os terceyros no dia da Graça: e pa-

ra todos estes se mostrava ge-

sumpt.

fima. Para os primeyros era Lua; para os fegundos Aurora; e para os terceyros Sol. Como Lua allumiava a os Peccadores na escura noyte do seo peccado: como Aurora amanhecia aos Arrependidos na madrugada da fua penitencia; e como Sol fazia a os Justos fermoso o dia da sua graça: Luna lucet (fao as palavras do Pontifice fallando da Senho-Innoc. Ta) Luna lucet in nocte: Au-

Mem. rora in diluculo: Sol in die: 2.de Af nox autemest Culpa; diluculum Panitentia; dies Gratia. Este he o sentido da Letra, com que hoje no Ceo se alegraó os Anjos; e este o motivo do sentimento, com que na Terra se queyxão os homens. Costumao cantar os Anjos, quando na Terra chorao os homens; hoje chorao os homens pelo que no Ceo cantados Anjos: là se tocao as cytharas; cà ficas as penas: là se entoas as vozes; cà se sentem os eccos: Quasi Aurora: ut Luna: ut Sol. Fere o primeyro ecco o coração dos Arrependidos; e queyxao-se estes, de que, sendo para elles Aurora Maria Santissima fe thes ausente: fere o fegundo ecco o coracao dos Peccadores; e quey-

xao-se de que, sendo para. elles Lua, se lhes esconda: fere ultimamente o terceyro ecco o coração a os Justos; e queyxao-se, de que, sendo para elles Sol, lhes desappareça. Estes são os queyxosos; e este o motivo das suas quey-

304. Mas, porque o Evangelho não sò nos propoem as queyxas, que Martha fez a Christo, senaő tambem as satisfações, que Christo deo a Martha; havendo de se accomõdar o Sermaõ ao Evangelho, razao ferà, que nao feja sò de queyxas todo o Sermao: e assi duas serao as partes do meo Assumpto; porque duas são, as que hey de fazer na presente acção. Hey de fazer as partes da Igreja, gueyxando-me a Christo; hey de fazer as partes de Chrifto, dando satisfações à Igreja. Hey de propor a Christo em nome dos Arrependidos, dos Peccadores, e dos Justos as queyxas de se verem privados de Maria Santissima, sendo a fua Aurora, a fua Lua, e o seo Sol: e hey de satisfazer a estas queyxas por parte do mesmo Christo, mostrando que como Aurora, como Lua,

e como Sol, escolheo para elles a Senhora o melhor lugar. Da primeyra parte fao allegoria as quevxas de Martha incluidas na primeyra claufula do nosso Thema: Domine, non est tibi cura, quod soror mea reliquit me folam? Da fegunda o são as satisfações de Christo a Martha, encerradas na fegunda claufula: Maria optimam partem elegit . Temos proposto o Assumpto, e a divifao delle. Asseguremos-lhe a Graça por intercessão da mesma Senhora, que, posto que de nos aufente, nem por isso està de nos esquecida . Ave MARIA.

#### 6. II.

Domine, non oft tibi cure, quod foror mea reliquit me folam?

305. Saő os primeyros queyxofos os Arrependidos; porque a eftes primeyro fere o ecco daquellas juntamente—alegres, e trifles vozes: Qua eft ifla, que progreditur, quafifima para os Arrependidos, o que a Aurora para as flores. As flores com a prefenca da—As flores com a prefenca da—

Aurora respirao; com o scoorvalho se alentao; e com a branda, e fuave luz, que do Sol lhes communica, fe vivificao. Quando delle ausentes. nas fombras da novte, tudo fao desmayos de sua belleza : tudo ecclypses de sua fermofura : em fi mesmas amortalhadas buscao cahidas outra vez a terra, para que a mesma, que lhes fervio de berço, lhes firva de sepultura . Tanto porèm que a Aurora nace, todas parece que refucitao: tornaő-se a pôr em pè; despem as mortalhas; veftem outra vez a gala de fuas folhas; começao a exhalar fragrancias; a fer o rifo dos prados, a alegria dos campos; e a competir com as Eftrellas do Ceo em fermofura. Taes os Arrependidos com Maria. Depoes das espessas sombras da sua culpa: passada a novte do seo peccado ; quando ja despindo os habitos de feos vicios, começavao a abrir à luz da Graca: sò com faber tinhao comfigo a Maria Santiffima, respiravao : com o orvalho de fua doutrina, palavras, e exemplos se alentavao: e com a esperança certa do Sol Divino, que,como Precurfora fua,lhes assegurava, se davao jà os parabens da nova vida. Vendose porèm hoje privados de todo este bem; esse he o motivo
todo da sua queyxa: e na verdade, nao sem muyta razao.

306. Que ha de haver para as flores do campo todos os dias a sua Aurora; e que sò às da Igreja lhes hà de faltar a sua! Ha de ser mais privilegiado o insensivel, que o racional! Sey eu, que das flores do campo tez Christo em hua occasiao argumento do especial cuydado, que havia Manb. de ter dos homens : Confide-6.28.30. rate lilia agri, quomodò crefcunt ... Si autem fænum agri, quod bodie est, or cras in clibanum mittitur, Deus sie veftit; quantd magis vos? Considerai (disse Christo-Senhor Nosso, fallando com seos Dicipulos, e nelles com todos nòs) Considerai os lirios, e flores do campo, como crecem: se poes Deos assi tratta do feno, que hoje he, e àmanhaă fenece; quanto mais trattarà de vòs: Quanto magis vos? Isto he, o que Christo entao disse: mas não sey, se he isto, o que vemos hoje. Vemos si crecerem os lirios materiaes do campo; porque todos os

dias madruga Deos a orvalhallos do Ceo: mas tambem vemos, que a os lirios mysticos da Igreja, quaes são os Penitentes, e Arrependidos, parece se lhes nega hoje todo o orvalho: como se ve logo comprido aquelle Quanto magis vos?

307. Poes por certo que, nao era pequena conveniencia para Christo, ter no Mundo Arrepedidos de suas offensas; ter no jardim da fua Igreja... destes lirios; poes para os colher, e se recrear, decia a elle muytas vezes: Dilectus meus Cant, 6. descendit in bortum suum ... ut i. pascatur in hortis, & lilia colligat. Mas hoje parece, que por todas as conveniencias fe corta; pelas de Christo, e pelas dos homens. Na sua Ascensao cortou Christo pela sua conveniencia, qual era o estar com os homens: Delicia Prov. 8. meæ esse cum ficiis bominum : 31. mas foy, por nao cortar pella nossa, poes a tinhamos na sua partida: Expedit vobis, ut Joan. 16. ego vadam: porèm hoje na Af- 7. fumpção de Maria por húa, e outra se corta; pela nossa, e pela sua: entao sò se attendeo ao que mais nos convinha; hoje parece, que nada se attende

tende ao que tanto nos importa. Ah Senhor; que não fey, fe sao ja isto effeytos de ausencia, que todo o amor acaba!

308. Mas direis, que nao he falta de amor; he attender tambem à conveniencia dos Bemaventurados do Ceo; porque he justo, logrem tambem defta Aurora, e partecipem do feo orvalho as flores do Paraifo . Eftou . Senhor, pelo primeyro: nao ferà , nao , falta de amor ; que hum amor tao grande nao podia acabar tao cedo: mas com vossa licença nao posso vir no fegundo. Os Bemaventurados do Ceo, as flores do Paraifo là tem o feo orvalho; aquelle, que algu dia fobre Ofee 14. nos deceo, Ero quafi ros, e depoes tambem nos faltou : là vos tem a vòs : razao ferà nos fique tambem cà Maria. As obras da Graça ordinariamente se proporcionao às da Natureza: o orvalho da Aurora natural he geral para todos: essa foy a enfase, com que vos mesmo perguntastes a Job, se mostrara algum dia lugar proprio à Aurora; lugar, que 70b. 18, fosse seo : Numquid oftendifti auroræ locum fuum ? Igualmente nace efta em hum, To.III.

outro Hemisferio: em ambos nao sò orvalha as mimofas flores dos jardins, fenao tambem as agrestes boninas do campo. Seja poes tambem o orvalho myftico geral para todos: haja orvalho para as flores desse jardim do Ceo; mas tenhaő-no tambem as flores defte valle de lagrymas : logrem fin feo orvalho os Bemaventurados; mas logrem tambem do feo os Viadores Arrependidos: não feja todo para huns, e nada para outros; que nao parece essa acção vossa, nem, parece, mostrais nella fer o Deos, que fois. Se he delirio de quevxoso; outro foy, o que primeyro delirou.

200. Pedio Gedeao a Deos hum final de fer elle o que lhe permettia a vittoria dos Madianitas; e o final fov, que, pondo elle hum vello de laã fobre a terra, havia o orva-Iho do Ceo cahir fobre o vello, ficando a terra fecca : Po- Judie 6: nam boc vellus lane in area . 37. fires in folo vellere fuerit, de in omni terra ficcitas , fciam. quòd per manum meam, ficus locutus es , liberabis Ifrael . Succedeo affi . Levanta-fe Gedeaő muyto de madrugada, acha a terra fecca, e o vělvello molhado: mas, não contente com este final, pede outro a Deos, e effe totalmente contrario ao primevro; que enchendo-fe a terra toda de orvalho, ficaffe o vello fecco: Oro, ut folum vellus ficcum fit, er omnis terra rore madens . Notavel caso por certo! Não era taŭ grande prodigio orvalhar-se o vello, e nao a terra, como orvalhar-fe a terra . c nao o vello ? poes como fenao dà Gedeao por fatisfeyto do primevro, e pede o fegundo ? como nao reconhece fer Deos o Autor da primeyra maravilha, fe effe mesmo fov o final, que pedio, para o reconhecer por tal ? Porque advertio, não foubera, o que pedira : cahio em fi , e entendeo, nao era final de fer Deos,o que obrava, conceder o orvalho ao vello, e nao à terra. Haia, diz Gedeao, orvalho para ambos: tenha a terra o feo orvalho, affi.como teve o feo o vello; porque sò esse pode fer o final certo de fer Deos o nne o manda: Si ros in vellere fuerit : Et omnis terra rore madens . Ah meo Deos; que quereis, que diga, se eu vejo hoje, como Gedeao, todo o orvalho para o vello, e nada delle para a terra? o Ceo todo orvalhado; e a Terra de todo fecca? Eu não posso duvidar, que fois Deos, o que assi o quereis: mas pode haver hum Gedeao, que diga, nao fer efte o final de que o fois . Attendey poes por vos, e attendev pelos Arrependidos: attendey por vòs mesmo, mostrando ser o Deos, que fois : e attendev pelos Arrependidos, mostrando ter delles o cuydado, que parece, nao tendes : Domine , nonest tibi cura ?

#### 6. III.

310. A estas quevxas se feguem em fegundo lugar as dos Peccadores; porque a elles fere o fegundo ecco : Us Lung: fendo o motivo todo da fua queyxa, faltar-lhes Maria, quando era esta a unica luz, que tinhao na tenebrosa novte da fua Culpa : Lima lucet in nocte : nox autem est Culba. No Ceo poz o fupremo Autor do Universo a Lua material por presidente da novte, Luminare minus, ut pra- Gen. r. ellet noëti, para que com a fua luz fosse esta menos escura : e, fe bem com seos minguantes,

eeclypses, nunca deyxa com tudo a Lua de allumiar a novte, ou em hum, ou em outro Hemisferio. E que, guardando-se esta ordem inviolavelmente com os tempos, sò se haja de preverter com os Peccadores!

311. Verdade he, que pelo seo peccado se fazem estes indignos de toda a luz: mas se, não obstante a sua culpa, lhes deyxa Deos ainda a Eiperança, e a Fè, como lhes nega a Maria; quando sem esta Ancora a Esperança não he firme; e sem esta luz a Fè he mais escura? Ainda que peccadores, podem arrependerse: ainda são Viandantes; poderà ser, venhao a atinar com o caminho: mas, se se lhes nega toda a luz, como poderào atinar com elle? Peccadores erao os Israelitas, e grandes peccadores: erao ingratos, erao murmuradores, erao emfim idolatras: e com tudo, em quanto viadores para a. terra da Promissão, não lhes negou Deos a Lua na noytedo seo peccado; antes, para lhes mostrar melhor o caminho, lhe acrecentou a luz com huma colunna de fogo: Exo. 13. Dominus autem præcedebat eos

ad ostendendam viam ... per noctem in columna ignis : e durou a colunna em quanto durou a jornada: Numquam de- v. 12. fuit . . . columna ignis per noctem. Poes, Ubi sunt misericordie tue antique, Domine? 88. 50. Onde estao, Senhor, estas misericordias antigas? he possivel, Deos meo, que ereis mais humano antes de humanado? menos os vosfos rigores, quando Leao, que depoes de Cordevro?

312. Emfim, Senhor, afsétaremos os peccadores comnosco o que David comsigo: Posuerant me ... in tenebrosis ... super me confirmatus est furor 87.7.8. suus: Pozestes-nos em trevas; confirmada deve de estar sobre nos a vossa ira. Se assi he. meo Deos, necessario vos foy levar-nos a Maria; que mal pòde o Sol fulminar contra a Terra seos rayos, se houver Lua, que se lhe interponha. Bem sabia Christo S.N. que, em quanto no Mundo estivesse Maria Santissima, estavao de bom partido os peccadores para os seos castigos : assaz experiencias tinha, que movendo-se esta Lua, sempre cheya de misericordias, a amparallos, se movia o Sol de Jus-

Aa 2

tiça

tiça a mitigar seos rigores : poes', para que haja castigos no Mundo, aparte-se delle Maria:para que nao corte sempre por seos rigores o Sol, ausente-se a Lua. Usou Christo, ao que parece, nesta occasiao datraça, de que Josuè, Figura fua, usou em outra.

313. Quando Josue hia no alcance dos Amorrheos, para os castigar, e vencer; vendo, que o Sol começava jaa declinar, e que as sombras poderiao fervir ao inimigo de refugio, the mandou, que parasse, e à Lua, que se deti-Josue 10 vesse: Sol contra Gabaon ne movearis, & Luna contra vallem Ajalon. A quemnao fouber o mysterio, parecerlheha escusada a detença da Lua. Se o intento todo de Josuè era fazer mayor o dia, para que nao tivessem os Amorrheos asylo no escuro da noyte, para que he mandar parar a Lua, quando a Lua nao faz o dia, senao o Sol? Mas acode ao reparo Abulenfe, e responde, que mandou Josuè parar a Lua, porque tinha para si, que, movida ella, se havia de mover tambem o Sol: Quia ea mota, credebat movendum Solem. Queria Josuè, que

o Sol se nao movesse a favor de feos inimigos: poes, para que o Sol se nao mova, nao se mova tambem a Lua: Sol contra Gabaon ne movearis, o Luna. Ah Josuè Figurado! jà sabemos a razao, porque receais tanto a assistencia de Maria a os Peccadores: nao quereis que se mova a compaxão de nossas culpas, para que, movida ella, vos nao movais vòs tambem: nao quereis, que, movida a Lua, se mova tambem o Sol. Mas disso mesmo vos formamos a vòs a queyxa; de que sejais para nos tao rigoroso, que nao queyrais, escapemos ao vosfo mesino rigor. Nao parece isso, Senhor, ter muyto cuydado da nossa miseria: Domine, non est tibi cure?

### S. IV.

314. Ultimamente se queyxao os Justos; porque a estes fere o coração o ultimo ecco: Ut Sol. He a razao da sua queyxa a mais justa, porque a mais justificada; que, sendo Maria Santissima o Sol, que lhes fazia alegre o dia da Graça, Sol lucet in die, Dies autem est gratia, se vejao hoje

Abul.

de todo privados delle. Que trifte ferà ja para elles efte dia fem este Sol! Quando Job quiz amaldicoar o dia, em que nacèra, duas forao entre muytas as pragas, que lhe rogou; hua, que perecesse; e outra, que se envolvesse em nuvens : 706.2.s. Percut dies , in qua natus fum; Occupet eum caligo, de involvatur amaritudine: e esta segunda praga, diz Lyra, acrecentou lob, para mayor hor-Irrabi: ror do meimo dia : Ad majorem dicti dici borrorem . E em que estava mayor o horror do dia envolto em nuvens? Em fer dia fem Sol: e achava Job, que nao era tao horrorofo, e trifte o dia, quando de todo fe acabava com a novte, Pereat dies, do que quando, sem acabar de todo, carecia do Sol: Occupet eum caligo, E. fe no parecer de Job tao trifte era o dia fem o Sol material;

> 315. Mas nao parao so nefta trifteza os dannos da falta deffe Sol. Que feria do Mundo, fe lhe faltaffe o Sol material, que o allumia? Sò tres dias, que por caffigo fulminado de Moyfes faltou no Egypto; que dannos, àlem-

que trifte serà para os Justos o

feo dia fem o Sol de Maria?

do pasmo, horror, e trifteza, nao experimentàrao seos habitadores? Doze horas sò, em que parou, e suspendeo o feo natural curso ao mandado de losue ; em que confusao fe nao virao os feos Antipodas? que males, e que infortunios lhes não fobrevierao ? E, fe ifto caufou a falta do Sol, fomente por dias, e por horas, e em huma sò parte do Mundo ; que seria hua falta geral, e continua em todo elle? Devxaria o Mundo de fer Mundo; porque, fendo o Sol aquelle Planeta, que o anima, e vivifica; que nem de todo delirarao, os que differao fer alma fua-; fem esta alma ja nacera Mundo: era do Mundo so o cadaver, e esse correndo precipitadamente para a fua univerfal corrupção. Se poes esteficaria o Mundo fem Sol; quaes ficarão os Justos sem Maria ? que dannos se lhes não podem recear, e temer ? que escuridades, e que trevas ferao as fuas no caminho do Ceo? que pouco crecerão nelles as plantas das Virtudes ? quanto fc entibiarão os fervorosos; quanto affroxarão mais os tibios ? Tudo ferà defalento, tudo desmayo, tudo perturbação do espirito.

316. E que nenhum cuyda-

do vos dem, meo Deos, todos estes dannos, todos estes perigos: Domine, non est tibi cure? Que razao vos move, Senhor, a cortar tanto pelos que são vossos amigos? Se o Mundo pelas culpas dos peccadores se tem sevto indigno da presença de Maria; he bem, que os Justos o padeção? tambem para comvosco val a regra, que pague o Justo pelo peccador ? Não o tendes vòs assi escritto; antes o contrario nos diz o vosso Profeta; que o filho não padecerà pela maldade do pae, nem o pae Ezech, pela do filho: Filius non por-18. 20. tabit iniquitatem patris, O pater non portabit iniquitatem filii. E nao o tendes vos jaexecutado assi? Para castigar a Sodoma, naó mandastes sahir della primeyro a Lot?para affogar aos Egypcios no Mar Vermelho, não deyxastes pasfar primeyro aos Ifraelitas a pè enxuto? e para affogar o Mundo todo, não guardastes primeyro a Noena Arca? Poes sò neste castigo, por ser o mayor de todos, hao de entrar os Justos juntamente com os Peccadores? Mais, Deos meo:

Não são tambem estes indignos do Sol material, que os allumia? Si sao por certo: e com tudo nem por islo privais ao Mundo deste Sol; antes fazeis, que igualmente naça para todos; para os Justos, e para os Peccadores; para os bons, e para os mãos: Qui folem suum oriri facit super bo- 5.45. nos, & malos...justos, & injustos. Poes do Sol material nao hao de carecer os Justos por causa dos Peccadores; e do Sol de Maria si? aquelle ha de ser para todos; este nem para huns, nem para outros? Perdoai-me, Senhor; que, se o primeyro me parece lance grande da vossa Misericordia, este segundo nao sey se parece grande desigualdade da vossa Justica.

que, se quereis dar este castigo aos Peccadores, bem o podeis fazer sem que castigueis
aos Justos: bem podeis fazer,
que haja o Sol de Maria para
os Justos, e que o nao haja
para os Peccadores. Por ventura nao o sizestes vos ja assi
com o outro Sol? Hum dos
castigos, que destes aos Egypcios, soy privallos do Sol por
tres dias: mas nao abrangeo

efte

Digitized by Google

efte caffigo aos Ifraelitas : na melma Terra, e ainda na melma cafa, estavão os Israelitas com Sol; e os Egypcios fem elle: aquelles muyto às claras ; e estes muyto às escuras: Exed. Factio funt tenebra borribiles 10.32.13 in universa terra Ægypti tribus diebus ... Ubicumque autem babitabant filii Ifrael, luxerat. Poes, Senhor, ainda tendes a mesma sabedoria, e o mesmo poder, que entao : difponde por tanto, e executai agora com o Sol de Maria, o que entao com o material: privai embora aos Peccadores da presença deste Sol; mas nao aos luftos: logrem estes das fuas luzes, e influencias, ainda que as não logrem aquelles: que defta forte se mostrarà igual a vossa Justica; em castigar a huns, e premiar a outros : e nao fe poderà dizer com fundamento, que tinheis entao dos vossos Justos, e efcolhidos o cuydado, que agora nao tendes : Domine , non est tibi cura ?

S. V.

Maria optimam partem elegit.

318. Tenho feyto as partes

da Igreia, dando quevxas a Christo: tempo he ja de fazer tambem as partes de Christo, dando farisfação à Igreja. A razao, com que Christo S. N. fatisfez à quevxa de Martha na aufencia de Maria, irmaa fua, foy que havia escolhido a melhor parte: Maria optimam partem elegit : e efta ferà tambem a razao, com que por parte do mesmo Christo hey de fatisfazer aos queyxofos da Affumpçao de Maria-; mostrando como para codos escolheo a Senhora a melho: parte; para os Arrependidos, como Aurora; para os Peccadores, como Lua; e para os Justos, como Sol ..

210. Primeyramente esco-Iheo Maria Santiffima, como Aurora a melhor parte, co melhor lugar para os Arrependidos .. Toda a queyxa deftes se funda, em que, ausentandose-lhes a Senhora, quando comecavao a brotar flores, para virem a formar-se fruttos , lhes faltarà aquelle orvalho, que de fuas graças, como Aurora, lhes chovia : e que nesta total ausencia lhes nao ficao ja esperanças de chegarem a ver o Sol, de quem ella lhes era o feliz Anuncio,

(

e a fiel Precursora. Mas engannao-se; porque agora hao de ter esse orvalho mais copioso, e abundante; e ao Sol mais certo, e mais seguro. Se cuydao, que Maria, Mae de Christo, he como a outra Maria, irmaa de Moyses, nao cuydao bem.

320. Aquellas aguas, que

brotadas de huma pedra hiao em seguimento dos Israelitas, para lhes mattar a fede ro Dederto, dizem muytos, que lhas alcançàra de Deos Maria, irmaă de Moyses: e donde o provao he, porque nao lhes durou a elles esta graça mais, que em quanto a ella lhe durou a vida: morreo Maria, e faltou a agua : apartou-fe dos Ifraelitas para Deos, e tornàrao estes a padecer a mesma-Num. fede : Mortua est ibi Maria ... 20. 1. 2. Cumque indigeret aqua populus. Mas que tem que ver húa Maria com outra Maria? ou que argumento se pode fazer da irmaã de Moyses para a Mãe de Deos? Cessem embora as graças da irmaã de Moyses, quando morre; que nem por isso hao de cessar as da Mãe de Deos, quando se nos ausenta. Porque mais compararemos nos a Maria Santissima com

Maria, irmaa de Moyses, do que com Isaac pae de Jacob? Se Isaac ao apartar-se de Jacob, entao lhe deo a copiosa benção do orvalho do Ceo., Det tibi Deus de rore cæli; por- Gen. 27. que nos faltarà com o orva- 28. lho de suas bençaos Maria Santissima, quando de nos se aparta? Poes agora digo, ou torno a dizer, que nao sò orvalho, mas rios, e màres de graças tem os Arrependidos em Maria agora, que a temno Ceo; porque nao sao as suas enchentes sò para dentro do Paraifo; são tambem para fòra delle.

321. Ao rio do Paraiso terreal vejo compararem muytas vezes os Santos a Maria Santissima, Senhora Nossa: mas qual ferà a razao defta comparação, ou semelhança? Que a Senhora se compare à Arvore da Vida plantada no meyo desse Paraiso; està muy boa a comparação; porque ella foy a verdadeyra Arvore da Vida, da qual todos colhemos o frutto, que nos livrou da morte. Que se compare também à Arvore da Ciencia do Bem, e do Mal, està a comparação muyto propria; porque entre as mais creaturas foy a Se-

nho-

nhora a que melhor os foube dicernir: mas ao Rio? la fe efte fora o do Paraifo celefte . entendera-se melhor a semelhanca; porque, affi como efte alegra a Cidade Santa de ficat civitatem Dei; affi Maria

Pf. 45.5. Deos, Fluminis impetus lati-Santissima he a gloria dessa Cidade, e alegria dos que nella Judith. vem a Deos : Tu gloria Jeru-15. 10. falem : tu latitia Ifrael : mas com o Rio do Paraifo da Terra he que ha de fer a compara-

çaó? Si: antes com efte, e nao com aquelle he a compa-

ração mais ajustada .

322. E a razao da differença he ; porque o Rio do Paraiso do Ceo he sò para dentro do mesmo Paraiso: sò bebem de fuas aguas feos habitadores : sò fe regaő com ellas as fuas plantas, e as fuas flores: porèm o Rio do Paraiso da Terra nao era affi : nao era sò para dentro do Paraifo: não erao sò para dentro delle as fuas aguas ; fenao que delle fahiao eftas divididas em quatro rios muy caudalofos, que ad irrigandum Paradifum, qui inde dividitur in quatuor capi-

Gen. s. regavao toda a Terra: Fluvius 10. 11. egrediebatur de loco voluptatis ta: nomen uni Phison: ipsc To.III.

oft, qui circuit onnem terram Hevilath , Orc. Poes effa he a razaő de fe comparar Maria Santissima com o Rio do Paraifo da Terra, e nao com o do Ceo : effa a femelhança, que tem com hum, e nao com outro; porque, quando ja\_ dentro do Paraifo, nao fao as abundantes aguas de fuas graças sò para dentro, senao tambem para fora delle : nao fao sò para os Bemaventurados; fao tambem para aquelles, que arrependidos de fuas culpas defejaő fello : para eftes he 4 que se despenhao la do mesmo Paraifo com tanta abundancia, que se contao os rios a os pares . Para regar o Paraifo he hum sò o Rio : Fluvius egrediebatur ad irrigandum Paradifum : para regar a Terra multiplica-fe em quatro : Qui inde dividitur in quatuor capita . Mas que muyto; que, quando o Autor da Natureza la deffas Alturas regacom tanta abundancia os montes eftereis , e infecundos , Ri- Plalm. gans montes de superioribus suis; 103.13. regue de là tambem a Mãe da Graça aquellas plantas, ou aquellas almas, que defeiao, e procurao dar fruttos de penitencia?

Bb 323.

323. Poes não sò rios; tambem mares de graças tem estas almas na Senhora, tendo-a à vista de Deos. Aquelle Mar, que com semelhanças de Crystal vio no Ceo S. Joao junto ao trono de Deos, e à sua Apoc. 4. vifta, Et in conspectu sedis tamquam mare .... fimile crystallo, aquem figurava, senao a Maria, que, quando jà no Ceo, à vista de Deos, e exaltada atè o seo mesmo trono, Sedens secus pedes Domini, he Mar, e Mar muyto semelhante ao Crystal? He Mar; porque, assi como a este vao parar todos Eccle.1. os rios, Omnia flumina intrant in mare; assi todas as graças, que manao da Divindade; todos os bens, que correm daquella inexgotavel fonte de-Bondade, vao parar em Maria: Mare omnium gratiarum, Peq. in in quod dessuunt omnia slumina Polyant divinorum charismatum, disse hū douto Padre. He tambem Mar semelhante ao Crystal; porque se ha com estas graças, como o Crystal com a luz. O Crystal a luz, que recebe, nao a recebe sò para si; communica-a de si a os outros: eisso he, o que saz tambem este Mar de graças: todas as comunica às mais creaturas. Não

he esteMar,como o outro mar. O outro mar, como diz o Ecclesiastes, postoque recolhaem fi todos os rios, nuncaredunda, nem trasborda: Omnia flumina intrant in mare, 😅 1.7. mare non redundat : porèm o Mar de Maria, quando mais cheyo de graças, assi redunda, e assi trasborda, que todas, e a todos as cómunica: Mure Maurie. virgineum (disse o douto Mau- Ibid. ricio) fluctibus aquis de Libano repletum redundavit eatenus, quatenus acciperet de ejus plenitudine qualibet rationalis creatura. Mas, sendo esta redundancia, e esta abundante comunicação muyto geral para todos, entre estes todos he muyto especial para os Arrependidos; porque para elles he muyto particularmente. Mar, que os purifica de suas culpas, como notou admiravelmente Santo Antonino: s. Anto. Mare mundans à peccatis meri- nin. tis, O precibus suis. Não tem logo estes razao de se queyxarem por falta de orvalho.

324. E menos a tem em se recearem de que nao chegarão a ver o Sol, que esta Soberana Aurora lhes annunciava, poes, como dizia, agora em sua Assumpção o tem mais cer-

to,

to , e mais feguro . He ifto tanto affi , que ainda na mefma Aurora natural no lo effà moftrando a experiencia de cada dia. He a Aurora aquella primeyra luz, que nos comeca a rayar na madrugada da parte do Oriente: e, como todos os dias vemos, quanto esta mais vai subindo, tanto mais se nos vai o Sol avisinhando, atè que, fobida de todo, de todo tambem o Sol nos apparece . Affi poes fuccede com efta Aurora Soberana de Maria, e com o Sol de Juftica. Christo Bem nosso, Agora .. que de todo està sobida ao Ceo Maria Santiffima , lograrão mais certamente de Christo os Arrependidos: agora, que fobio a Aurora, podem darse por seguros, e muy seguros de terem comfigo ao Sol, os que, paffada a noyte da fua Culpa, fe achao na madrugada da penitencia.

325. Là lutava Jacob com hum Anjo a braço partido: e, depoes que por toda hía noyte durou a lura, quando jà ao romper da Alva fe achava Jacob ferido, pedio-lhe o Anjo o largaffe dos braços, comque o tinha prefo, dando por razaó, que jà fobia a Aurora:

Dimitte me, jam enim afcendit Gen. 32. Aurora. Quem tal differa? Se 16. o Anio fora o ferido, que pediffe a Jacob o largaffe, quando fobia a Aurora, razao tinha; porque era bem nao viffe o Mundo tanto às claras a fua fraqueza; mas que, fendo em parte o vencedor, comerta partidos a Jacob, e effes porque fobe a Aurora; quando devia defeiar a fua luz, para que efta manifestaffe a fuavittoria? Ora não paremos no material do cafo; que he outro, e grande o mysterio, que nelle fe encerra. A Aurora. fobindo era Figura de Maria Santissima em sua Assumpção gloriofa, como diz Richar- Richar. do à Sancto Laurentio : o An- à S. Lau. jo,no fentir de muytos,era Figura de Christo Senhor Nosso, Anio do grande Confelho: e Jacob, que, depoes de huma escura novte se acha na madrugada abraçado com a Imagem de hum Christo, chorando. e fazendo-lhe petiçoens,como diz Ofeas , Flevit , & rogavit Ofee 11. eum, de quem ba de fer Fiou- 4. ra, fenao de hu Peccador arrependido? Pede poes o Anjo a Jacob, que o largue, quando a Aurora fobe; porque na Affumpção de Maria para hu

B b 2

Arre-

Arrependido ter a Christo seguro, nao he necessario, que
o tenha preso. Nao pede o
Anjo a Jacob, que o largue,
porque queyra ausentar-se delle; pede-lhe, que o largue;
porque sem o prender o temcomsigo: húa vez que a Aurora sobe, seguro pode estar
Jacob, que lhe ha de nacer o
Sol.

326. E foy elle tanto affi, que logo, diz o Texto, lhe naceo o Sol a Jacob: Ortufque est ei statim Sol . Ei, Para elle: poes sò para Jacob naceo neste dia o Sol? Si; porque nao era este tanto o Sol material', como o Divino; e este enta o sónaceo para Jacob; porque sò elle o vio com os olhos da alma, semindo estalogo em si os influxos da sua V. 30. Graça: Vidi Deum facie od faciem; & salva facta est anima mea. Isto poes, que. passou em Figura, he o que na realidade ha de fucceder a os Figurados. Cessem por tanto as queyxas dos Arrependidos: calem-se os Penitentes na Asfumpção de Maria; porque nao tem razao alguma para fe queyxarem, quando em subir ao Ceo esta Senhora, escolheo, como Aurora, a melhor parte, assi para lhes comunicar em mayor abundancia o orvalho de suas graças; como para lhes segurar mais o nacimento do Sol Divino em suas almas: Maria optimam partem elegit.

## 5. VI.

327. E, se como Aurora escolheo a melhor parte para os-Arrependidos, tambem a efcolheo como Lua para os Peccadores. A razao, ou as razoens, que estes allegao nas suas queyxas, he que, sendo Maria Santissima a unica luz, que tinhao na noyte da su Culpa, e o escudo todo, que se interpunha ao Sol de Justiça, para nao fulminar contra elles seos rayos, lhes faltahoje esta luz, e este escudo. Mas tambem se engannao; porque agora he, que a luz hade ser mayor, e mayor tambem o amparo, e a protecção desta soberana Lua.

quando mais cheya: e quando esteve mais cheya; e fermosa a Lua de Maria Santissima, que em sua Assumpção gloriosa? Ategora estava si cheya de Graça; mas não ti-

nha

nha ainda o circulo perfeyto: ainda não estava cheya de gloria: ainda nao tinha as enchentes de graças, de excellencias, e das prerogativas, que au acompanhao. Agora, que fobida jà ao Ceo, agora si: agora està de todo cheya, e Richard perfeyta: Luna perfecta inà S. Lau. sua Assumptione, disse outra V.lib. 7. vez Richardo . Poes agorahe, que hao de participar mais da lua luz os Peccadores: tanta ha de ser a luz, que lhes comunique, que a escuranoyte da sua Culpa se lhes ha de converter em hum claro dia:da Graça 💄

329. Quast luna plena in Eccliso : diebus suis lucet, diz o Ecclefiaftico: Assi como a Lua cheya luz nos seos dias : luz nos seos dias ? e quem ja mais vio; que de dia luzisse a Lua? a Lua sò a fez Deos para presidente Gen. 1.16 da noyte : Ut præeffet nocti : a presidencia do dia sò a cometteo ao Sol. Verdade he, que aigumas vezes apparece a Lua tambem de dia: mas, quando alli succede, nunca se ve luzida: he como Rainha estranha, fora do seo Reyno, e Monarquia. Como se verifica logo o que diz, ou o que suppoem o Ecclesiastico, que

a Lua cheya luz nos seos dias: Luna plena in diebus suis lucet? Verifica-se, nao da Lua material, que vemos; mas de Maria Santissima, a quem sò isto compete. Beatissima Vir- Gemin. go Maria quasi luna plena in lib. 1. de diebus suis lucet, diz o douto Elem.c. Geminiano. A Lua material 48. assi he, que, ainda quando mais cheya, nao passao daesfera da noyte as suas luzes; mas naô he assi a Eua de Maria Santissima, que, quando de todo cheya, Quafeluna plena, são tantos os seos resplandores, que as noytes converte. em dias, e por isso são tambem de dia os seos luzimentos: In diebus suis lucet. Faz esta Soberana Lua sobindo da Terra ao Ceo, o que fez o Divino Soli decendo do Geo à Terra. Quando o Verbo Divino deceo à Terra a fazer-se Homem converteo-se a noute em dia ; como muyto dantes o tinha: David profetizado: Et nox fi- Psalm cut dies illuminabitur: poes 138, 12. iffo faz tambem hoje Maria Santissima sobindo da Terra ao-Ceo: a noyte converte em dia : a noyte da Culpa em dia da Graça: e por isso he Lua, que nao sò de noyte, mas tambem de dia comunica as suas.

lu-

luzes : Quasi luna plena in-

330. Se tanta he a luz defta Lua para os Peccadores, quando mais jobida, não he menor tambem para elles o feo amparo. Esse mesmo foy o fim de fubir hoje ao Ceo a Senhora, para de là medear melhor entre Deos e os Peccadores, e com mais confiança, e efficacia interceder por elles, diz Ecclef. a mesma Igreja; Quamideirin Secr. co de præfents feculo tranftulif-Missing ti , ut pro peccatis nostris apud se fiducialiter intercedat. Quando he, que a Lua mais defende a Terra dos rigores, e ravos do Sol ? Quando mais fobida na sua esfera se interpoem ao mesmo Sol. Poes assi a Soberana Lua de Maria: agora que exaltada, e interpostadiante do Sol de Justica, defenderà melhor dos seos rigores, e rayos aos Peccadores: agora, que mais à vifta do mesmo Sol, mais lhes poderà segurar, e prometter beneficos os feos influxos. Quando os Gentios antigamente queriao ganhar a benevolencia de feos Princepes, e reconciliar-fe com elles, recorriao com oraçoens ao Sol, a quem

cegaméte adoravao por Deos:

e, para melhor confeguirem delle, o que pediao, observavao, como refere Pierio, para a Pier. fua oração aquelle tempo, em que a Lua estivesse mais à vista do mesmo Sol : Ajunt, (diz este Autor) si Princeps sit adeundus, quem tibi conciliatum velis, observandum esse cæli situm, cum Solem Luna læto, fælicique aliquo aspectu intueatur. Ifto poes, que era entao erro, e superflição do Gentilifmo, he hoje verdade, e religiao entre os Catholicos. O melhor tempo, e a occafiao mais opportuna, para os Peccadores fe reconciliarem com Deos, e terem mais benefico o Sol de Justiça, he estar a Lua de Maria à fua vista : effe he o final mais evidente de o terem propicio : esse o sinal mais certo de que ha de diffimular com feos caftigos . E se nao, ouvi-o da bocca do mesmo Deos ..

331. Introduz David no Pfalm. Oyrenta coyto a Deos Nofio Senhor fallando de Maria Santifima, no fentir de Hu-Hug, go, e dizendo, que, quando ja à fia vifla efla Senhora, feria como o Sol, como a Luaperfeyta eternamente, e como o fiel lirà apparecendo no no felloria apparecendo no

Ceo:

Plalm. Ceo :: Et thronus ejus ficut Sol 88. 38. in conspectu meo, & sicut Luna perfecta in eternum, O teftis in calo fidelis : Et Iris in Calo fidelis, verte, e expoem\_ Belarm. Belarmino com outros. O meo & alii. reparo todo està na Conjunçao, que faz Deos do Iris com a Lua. Que se junte o Iris com o Sol; iffo vemos muytas vezes ; porque de dia he, que apparece no Ceo efte grande final; mas com a lua? quando ja mais, se vio, o Iris apparecer de noyte? que pronoftico ferà o defta Conjunção Maxima? O mesmo, que temos ditto. Ora vede . O Iris, que he aquelle Arco celefte formado de diversas cores, que vemos muytas vezes no Ceo. polo Deos por final de que nao. havia de caftigar mais aos ho-Gen. 9. mens com o diluvio : Arcum 13. 15. meum ponam in nubibus: O erit signum fæderis inter me, & inter terram: ... or non erunt ultrà aque diluvii, ad delendum universam carnem . Poes isfo denota também para os Peccadores aquella uniao do Iris, e da Lua em Maria Santiflima: isso mesmo he, o que lhes pro-

nostica aquella Conjunção

Maxima, quando se ve a Se-

nhora fobida ja ao Geo, e

vendo a Deos . Quando efta. Lua eftà ja à vifta daquelle Sol; In conspectu meo sicut luna; para aquelles mesmos, para quem he Lua, he juntamente Iris: porque para os Peccadores he hum grande final, de que mitigarà Deos para com elles os feos rigores; que diffimularà com seos castigos, e lhes esperarà o tempo da sua penitencia... Vejao agora os mesmos peccadores, se estao de melhor partido, tendo a Maria Santiffima no Ceo, ou na Terra: ategora tinhao na Terra em Maria só Lua; agora no Ceo, tem nella Lua, e. tem Iris : Sicut luna perfecta in eternum, & Iris in calo fidelis .

332. Troquem logo as: queyxas em arrependimento de fuas culpas : mudem de fentimento, depondo o de se lhes aufentar a Senhora, e tendoo sò de feos peccados: e deyxem o mais por conta defta Senhora: deyxem que veja Deos là no Ceo efte Iris . e efte Arco: Erit arcus meus in nubibus, V.16. & videbo illum; que elle felembrarà de nao castigar aos homens : Et recordabor fæde- ibidem . ris: deyxem dar os rayos do Sol no candor defta Lua: Can- 16. dor

dor est enim lucis æternæ: deyxem-no rever nella, como em espelho sem mancha de sua fermosura, Et speculum sine macula Dei majestatis, que elle se verà trocado: de Sol de Malac. 4 Justiça: Orietur vobis ... Sol juftitiæ, se verà trocado em Sol de misericordia: e de Sol, que o era sò para os que o temiao: Orietur vobis timentibus nomen Ibid. meum; em Sol tambem para os que o não tememos, quando peccamos: e enta o veremos, se escolheo, ou nao, Maria Santissima, como Lua, a melhor parte para os Peccadores: Maria optimam partem elegit .

### 5. VII.

tambem a Senhora a melhor parte para os Justos, como Sol. Queyxavao se estes, que, pondo-se para elles este Divino Sol, lhes seria sempre triste o diada Graça, em que vivem; que lhes faltaria o calor, comque crecessem as plantas das suas Virtudes; com que se afervorassem no amor de Deos, e lançassem de si toda a frialdade, estoxida em seu serviço. Mas não tem razão de assi o sentirem, quando pa-

ra lhes fazer o dia mais claro, e luminoso, e para lhes comunicar mais, e melhor o seo calor, escolheo Maria Santissima, como Sol, a melhor parte, sobindo hoje ao mais alto do Ceo. Nao o vemos assi, ainda no mesmo Sol material?

334. Pergunto: Quando està o dia mais claro, e quando fentimos mais o calor do Sol? quando este nace no Oriente, e o vemos mais visinho, e junto à Terra; ou quando o vemos mais apartado della, là no alto do Ceo, e ja sobido ao seo Zenith? Quem pòde duvidar deste segundo; se a mesma experiencia nolo està enfinando? Quando o Sol começa a apparecer mais junto da Terra, nao sao tao universaes os seos rayos: dao sa là nos cumes dos montes; mas ca ficao em baxo com fombra os valles: dourao si os ramos mais eminentes das arvores altas, dos Cedros, e dos Platanos; mas as rafteyras plantas ainda estao sem elles. Tanto porèm que vai mais sobindo, mais vai espalhando, e communicando as fuas luzes, indo ao mesmo passo decrecendo tambem as sombras. Chega emfim ao súmo do Ceo,

e en-

e entao se ve a Terra toda banhadà de seos resplandores, toda illustrada com seos ravos. Porque nao mandou lofuè parar o Sol, quando no Oriente começou a nacer, ou quando ja perto do Occaso se quizesse sepultar; senao quando estava no meyo do Ceo, on-Fosuero. de parou, Statit Sol in medio cali? Porque queria a melhor parte do dia, e o mais claro delle para o seo triunfo: e a este sim nao lhe servia tanto, nem o Sol junto ao Oriente, nem perto do Occaso, por mais vizinho à Terra; senao no mais alto do Ceo, e no mais apartado della.

335. Bem escolheo logo Maria Santissima, como Sol, o sumo do Ceo, para de là me-Ihor allumiar a os Justos, lhes communicar o seo-calor. Escolheo Maria, como escolheo o Divino Verbo. Como Sol nacendo contempla David ao Verbo Divino, quando o confidera decendo do Ceo à Terra pella Encarnação: In-Pfalm. Sole posuit tabernaculum suum: Es ipse tamquam sponsus procedens de thalamo suo. Mas no que eu reparo, he no Oriente, que lhe dà, ou no lugar, que lhe aponta para nacer. A To.III.

fummo calo (diz elle) egressio V.7. ejus. O seo nacimento he do sumo do Ceo. Poes o sumo do Ceo he o Oriente do Sol? do súmo do Ceo he que o Sol nace? Ao sumo do Ceo chega elle, quando, depoes de nacer, tem meyo caminho andado. Và poes David coherente na metafora: ja que faz aq Verbo Divino Sol nacendo, de-lhe o Oriente, que tem o Sol: de-lho cà nos orizontes, e mais vizinho à Terra; nao lho dè là no sumo do Ceo; A summo calo egresso cjas.

336. Nao, Senhores; que nao era esse o lugar mais proporcionado ao fim, com que nacia este Divino Sol. Vinha o Verbo Divino a este Mundo allumiar nelle a todos os homens: Illuminat omnem bomi- Foan. 1. nem venientem in bunc mun- 9. dum: vinha abrazar a todos com o seo calor, sem que houvesse hum sò, que lhe escapasse, como diz o mesmo Profeta: Nec est, qui se abscondat à calore equs : e para hum, e outro intento escolheo, como melhor lugar, o mais alto do Ceo: A summo cælo egressio ejus. O Oriete mais chegado à Terra seria lugar mais proprio para nacer, como Sol; mas nao

Cc

cra

13.

era o mais accommodado, para allumiar, e abrazar como Sol: e, como este era o sim todo de vir a este Mundo, escolheo Oriente mais alto, como mais accommodado ao sim, para que nacia: escolheo o súmo do Ceo: A summo calo.

337. Assi escolheo entado Divino Verbo, e assi escolheo hoje tambem Maria. O Verbo, como Sol, escolheo o sumo do Ceo, para nacer; e Maria, para se pôr: o Verbo para delle sahir, A summo cœlo egressio ejus; e Maria para fubir a elle, podendo nòs continuar da Senhora, o que o mesmo David: Et occursus ejus usque ad summum ejus. Ambos com o mesmo sim de melhor comunicarem aos homens a sua luz, e o seo calor, sem haver hum sò, a quem se паб communicassem: Illuminat omnem bominem : Nec est, qui se abscondat à calore ejus. E, fazendo Maria Santissima a este sim a mesma escolha, que fez Deos, claro està, havia de escolher para elle a melhor parte: Maria optimam partem elegit .

## \$. VIII.

338. Nao tem logo mais razao para se queyxarem os Justos na Assumpção de Maria, que a que tem tido emfuas queyxas os Arrependidos, e os Peccadores. E, se entre os mesmos Justos pòde fer em alguns ainda menos posto em razao o seo sentimento, e mais irracionavel a sua quéyxa, sao estes os Filhos da minha fagrada Congregação; porque aquella. protecção, e amparo, que he geral para os mais Justos, he para elles muyto especial na Senhora. Aos mais Justos là do Ceo, onde subio, lhes està comunicando Maria Santissima as suas graças, e os seos favores cà na Terra : de cà participao estes os beneficos influxos daquelle Soberano Sol, quando mais exaltado, e sobido ao sumo do Ceo. Aos Congregados porem parece nao ser assi: parece ser para com elles outro o modo do amparo, e protecção desta-Senhora; outro o modo de os favorecer, e de os patrocinar; porque os patrocina, e favorece, nao como quem os tem cà na Terra, senao como quem os tem comfigo là no Ceo: a luz deste Sol, e o calor de seos rayos não parece, que o participao nestas distancias da Terra, senao là no Ceo, e nas vizinhanças do mesmo Sol. Elle nao serà; mas cuydo, que assi o deyxou profetizado David.

339. Hum dia previo o Real Profeta no sentir de San-Ambros. to Ambrosio, e na accomodação de S. Boaventura muyto proprio da Virtude de Maria, eem que a mesma Senhora apparecia entre os resplan-Pfalm. dores dos Santos: Tecum prin-109. }. cipium in die virtutis tuc, in splendoribus sanctorum. Que dia seja este, e quaes estes resplandores, eu nao sey, que possa, nem o dia ser outro, que o de sua Assumpção, nem outros os resplandores, que os do Sol.He o dia da Assumpção; porque este he o dia proprio da Virtude de Maria; poes nelle se ve a sua Virtude exaltada, e coroada com o premio de Gloria devido a seos merecimentos. E parece nos tira de toda a dúvida S. Boaventura, quando neste mesmo Psalmo, que he o Centesimo nono, introduz a Chrif-

to, convidando a Senhora tomar na Gloria o assento à sua mao direyta, e constituindoa em premio de suas Virtudes Senhora Suprema, e Rainha de todo o Universo: Dixit Bonavin Dominus Domine nostre : (fao Pfalt. B. palayras do Santo em fentido accomodaticio) Sede à dextris meis ... Bonitas, & Sanctitas placuerunt tibi: ideo regnabis mecum in eternum. Sao tambem os resplandores do Sol; porque estes são os resplandores dos Santos, conforme ao de Christo por S. Mattheos: Justi fulgebunt sicut Sol. Temos logo a Maria 13. 43. Santissima na consideração, ou previsao de David na forma, e modo, com que ategora a consideramos em ordem aos justos; isto he, como Sol sobido ao mais alto do Ceo. Vamos agora ao mais, que previo o mesmo Profeta. neste dia.

340. Tecum principium in die virtutis tuæ: Vertem, e lem do Hebraico Lyra, Tyri- Lyra. no, e Genebrardo: Tecume Torin. principes in die virtutis tuæ. Geneb. Comvosco estao, Senhora, os principaes neste dia da vossa Virtude. E quaes sao os principaes neste grande dia da Senho-

Digitized by Google

nhora? Os que nelle celebrao o feo triunfo : os que com huma devota, e santa pompatestejao o mesmo dia: os que nelle lhe offerecem, e confagrao, os feos votos, e os feos affettos. Affi o glofao, e parafrazeao muytos na Biblia Bil. Maxima: In die triumphi tui vota offerent cum fantta pompa. E não tão estes os Congregados ? não fão estes os Filhos da minha Congregação? Vos oestais vendo, e testimunhando com vossos olhos. Elles fao. os principaes nesta celebridade : elles , os que principalmente dedicao à Affumpcao da Senhora estes reverentes obseguios, e estes sagrados cultos : elles , os que fem grandes faustos, e sò com huma fanta pompa; porque acompanhada de exercicios fantos ; aindaque faudofos, festejao este seo dia: elles emfim, os que, nao com a generalidade sò de devotos da Assumpção de Maria, senão com a especialidade de quem debaxo da mesma invocação, e do Titulo de fua Assumpção gloriofa, escolheo a esta Senhora por Padroevra, e Protettora da fua Congregação, the offerecem particularmente neffe dia os feos votos, os feos affettos, e os feos coracoens. Poes esses mesmos são, diz David, aos que por todos estes principios tem muyto comfigo a Senhora nefte feo dia neste dia da sua Virtude : Tecum principes in die virtutis tue : effes, os que mais perto, e mais vizinhos defte Sol, fao os principaes em participar de fuas luzes, e do feo calor: Tecum principes in fplendoribus fanctorum . Bem dizia eu logo, que entre os mais Iustos, os que menos se podiao quevxar neste dia de se lhes aufentar o Sol de Maria, erao os Congregados; porque, fe a favor dos mais Justos escolheo hoie a Senhora, como Sol, a melhor parte, a favor dos Congregados escolheo a optima : Maria optimam partem elegit ..

#### S. IX.

341. Parece, que renho refpondido a todas as queyxas e fatisfeyto a todos os queyxofos defte dia. Que reftapoes, fenao que o fentimento de todos fe troque emamor, as queyxas em agradecimentos, e a faudade em gozo .. O fentimento em amor ; poes o devemos muy grande a huma Senhora, que sò teve por parte melhor fua, a que o era tambem nossa : as quevxas em agradecimentos, rendendo-lhe as graças; de que, aufentando-fe de nos para Deos, como Maria, nem por isso devxa de ser solicita para o nosso bem, como Martha: a faudade em gozo, gozando-nos da fua Gloria, e da noffa conveniencia: da fua Gloria; poes he tao grande, que excede a de todos os Santos, e Bemaventurados, ficandolhe muyto inferior a dos Espiritos mais fupremos : da noffa conveniencia; poes a temos agora muyto mayor, tendoa no Ceo, como Aurora para os Arrependidos, como Lua para os Peccadores, ecomo Sol para os Justos .

dos, que, para experimentarem efta mayor conveniencia, he neceffario fe disponhao da sua parte. Que importa à concha o abundante orvalho da Aurora, para delle formar em si a perola; ou alfor, para com elle tomar o alento, e refrigerio, se nem húa, nem outra se abrir, para o receber?

342. Advirtao porèm to-

Que importao os luzimentos da Lua mais clara, ou os ravos do Sol mais intensos, para o que lhes fechar a porta . e a janella ? Claro effà, que nada importao. Se querem poes os Arrependidos fentir o abundante orvalho das graças de Maria, trattem de se abrir: abrao-se aos pes de hu Confesfor , pondo-lhe patente toda a fua conciencia: abrao mao da occasiao, que o soy do seo peccado: abrao a bolía para restituir o alheyo, e para dar a esmolla; que sò desta sorte ferà fruttuosa a sua penitencia, e lhes aproveytarà o orvalho da intercessao de Maria. Os peccadores, e os Justos, fe querem também experimentar o quanto mayores fao agora os resplandores, e as luzes desta Lua, e deste Sol, trattem de lhes abrir as janellas, e as portas da alma, attendendo às illustracoens, e inspiracoens, que a huns, e outros de continuo lhes està dando esta Mãe da Mifericordia; aos Juftos, para que perfeyerem na Graça, e na Virtude; e aos peccadores, para que deyxem o vicio, e o peccado .

343. Alem desta disposição, que deve por cada hum da sua parte,

parte, he necessario tambem outra, e vem a fer huma cordialissima devoção, e hum entranhavel amor a Maria Santissima; porque quer esta Senhora, para nos comunicar seos favores, que a amemos, e que sejamos devotos feos. Assi o diz ella mesma · Eceli.14 pelo Ecclesiastico: In me gratia omnis vie, & veritatis: in me omnis spes vita, & virtutis: Transite ad me omnes, qui concupiscitis me. Em mi, diz a Senhora, se achao todas as graças, e todas as Virtudes: vinde poes a recebellas; vinde a aproveytar-vos de todas, os que me amais: Qui concupi/citis me. Vedes, que sò a estes chama; a estes sò convida? Procuremos poes de amar muyto a esta Senhora, que, ainda sem o interesse de participarmos as fuas graças, he ella per si muyto digna de fer amada. Bem mostra a condição ser sua, em ser condição tao suave: e jà ella mesma se pòde contar por huma de suas graças; porque he graça não pequena, ier a mesma Senhora a que sollicite o nosso amor.

344. Ultimamente quer tambem, que recorramos a ella, e que lhe peçamos as

mesmas mercès, que queremos. Assi como Maria Santissima deo a Deos a Natureza de Humano; assi participou delle a condição de Divino. He condição de Deos, querer ser rogado; querer, que os homens lhe peçao mercès, para haver de lhas outorgar. Por isso nos encommenda no Evangelho repetidas vezes, que lhe peçamos: Petite, & Matth. dabitur vobis: Petite, & ac- 7.7. cipietis. Poes esta mesma con- 14. diçaõ tem a Virgem Maria Senhora nossa: e assi como nada nega do que se lhe pede, fendo conveniente; assi nada quer tambem conceder, sem se lhe pedir. Porque, indo a Esposa juntamente com o Esposo, não abrio a porta àquellas Cinco Virgens, quando vio, que o mesmo Esposo lha nao abria? Porque lho nao pedìrao a ella, diz o douto Mendoca: porque, se assi como disferao ao Esposo, ou a Christo, Domine, Domine aperi nobis; C. 25. disserao à Esposa, ou a Maria, V. 11. Domina, Domina, aperi nobis, ella lhes franqueara a porta, diz o douto Expositor. Mas Mend. esse foy o mayor final, que as 1. Rez. 4. Virgens derao de pouco avizadas; irem bater às portas da 12.3. 1. JufJustiça, e deyxarem de bater às da Misericordia.

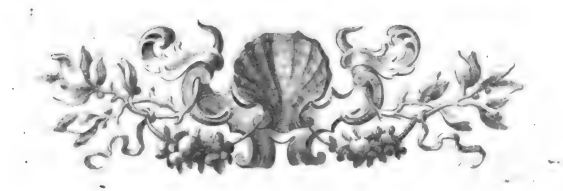
345. Donde, se para receber os favores, e graças de Maria Santissima, he necessario pedir-lhas, facil he a condiçao: e que cousa mais facil, que pedir o necessitado a quem pòde, e quer dar-lhe o remedio? Recorramos poes em todas as nossas necessidades a esta Senhora, e recorramos a. ella todos; os Peccadores, os Arrependidos, e os Justos. Qui ergo (concluo com as palavras do mesmo Innocencio-III. com quem principley) Qui ergo jacet in notte culpa, respiciat Lunam, deprecetur Mariam: qui surgit ad diluculum panitentie, respiciat Auroram, deprecetur Mariam. qui vivit in die gratiæ, respiciat Solem, deprecetur Mariam. O que he Peccador, e està na noyte do seo Peccado, olhe. para a Lua, e rogue a Maria: o que he Arrependido, e està na madrugada da Penitencia, ponha os olhos na Aurora, epeça a Maria: o que he finalmente Justo, e està no dia da Graça, levante os olhos ao. Sol, supplique a Maria; que, fe affi o fizerem, todos receberào mercès.

346. O Piedofiffima Senhora, pouco he o que nos pedis, para o muyto, que nos quereis dar. Quereis, que vos peçamos? poes isso he o que nos queremos: e, quando nao foramos tao interessados em alcançar o que pedimos, pediramos sò, porque vòs o quereis. Mas, antes que comecemos a pedir, prostrados ante vosta Soberana Magestade, cà desde a Terra vos damos os parabens de vossa triunfante Assumpção. Parabem vos seja, Senhora, esse Trono tao alto, a que subistes, tomando nelle o assento, nao como a outra Maria aos pes de Christo, mas ao seo lado. Sejavos parabem essa Gloria, ehonra, com que vos coroàrao todas as tres Divinas Pefsoas : gozo-me de que seja tão grande, que sò Deos a tenha. mayor: mas,com fer tao grande, se possivel fora, que crecèra, e em mi estivera o augmentalla, o fizera de boamente. Se eu fora Bemaventurado, e com diminuir a minha Gloria, pudèra, Senhora, acrecentar a vossa, sò por acrecentar a vossa, quizera diminuir a minha. Douvos emfim o parabem desse-

Cetro, com que toda a Santissima Trindade vos constitutio Emperatriz dos Ceos, e da Terra; Rainha dos Anjos, e dos homens; e Senhora de todo o Universo. Mas, para que os vossos parabens o sejao tambem nossos,

347. Instante, e humildemente vos pedimos, que là desse Trono, là dessa Gloria nos ponhais os olhos, e nos nao falteis com o vosso patrocinio . Apartastes-vos , :Senhora, de nos? poes seguese por consequencia, que nos ajudeis: essa foy a que inferio Martha no apartamento, ausencia de sua irmaa Maria: Soror mea reliquit me solam ? Dic ergo illi, ut me adquvet. Ajudai-nos poes, Clementissima Senhora, intercedendo por nòs com vosso Bemditto Filho.

Rogai por toda a Igreja, de quem fostes digna Mestra. Rogai por este Reyno, de quem fois fiel Protettora. Rogai por esta Congregação, e por todos os feos Congregados, de quem fois amorosa Mãe. Rogai emfim por todos nos; por todos os Peccadores, por todos os Arrependidos, e por todos os Justos. A todos acudi; a todos favorecey; e atodos allumiai; a os Peccadores, como Lua, para que da noyte da sua Culpa passemà madrugada da Penitencia: aos Arrependidos, como Aurora, para que da madrugada da Penitencia passem para o dia da Graça: aos Justos finalmente, como Sol, para que do dia da Graça paffem para a eternidade da Gloria.





# SERMAO

Na Festa dos Sagrados Apostolos

#### S. SIMAÖ, E S. JUDAS,

Prègado no Anno de 1706.

Quia de mundo non estis, sed ego elegi vos de mundo, proptered

§. I.

348.



Ra acabe jà o Mundo de declarar-fe, e acabemos tambem nòs

rodos de a

emtender, donde nace a porfiada teyma, que tem tomado o mesmo Mundo com os que nelle sao Justos, e Virtuofos. Cousa notavel! Quan-To.III. do o Mundo era Parailo, a...
nao fer hía mà ferpente, vivera nelle a Innocencia de todo deficançada: tanto porèm
que effe Parailo fe tornoa
Mundo, tanto que fe convertecom defierro, em valle de
lagrymas, em lugar de miferiras, de trabalhos, e de prefeguiçofes; affi como os quatro
Rios do mefmo Paraifo hadi
defembocar todos ao Mar; affe feffas mefimos lagrymas; effes mefimos trabalhos, e per-

feguições forao dar comfigo todas na Virtude.

349. O primeyro Justo, e Virtuoso, que appareceo no Mundo jà Mundo, foy o innocente Abel: em quanto a Virtude deste nao era conhecida, vivia Abel, e conservava-fe em paz com feo irmao Cain: tanto porèm que a sua Virtude se deoa conheçer,tanto que sabidamente começou a levar os agrados de Deos; jà o mesmo irmao (porque nao havia ainda outrem, que o perseguisse) se levantou contra elle, e de mao armada o começou a perseguir atè o fazer desapparecer do mesmo Mundo, tirando-lhe a vida. Tao antiga he, como isto, no Mundo a perseguição da Virtude: e tao anticipadamente começàrao a ser nelle perseguidos, e atribulados os bons.

350. Ass começou o Mundo : assi continua, e, pelo geyto, que leva, assi continuarà atè o seo sim . Dai-me qualquer Justo, que quizerdes, que eu volo darey atribulado, e perseguido. Se me derdes hu Jacob Santo; eu volo darey desterrado, e sugitivo, indothe no alcance hũ Esaù, para the dar a morte. Se houver

hū Joseph casto; hà de haver huns Irmaos falsos, que o vendao; hua mà mulher, que o infame; e hum Putifar, que o encarcère. Se se der hum Daniel temente a Deos; hà de ter logo emulos, que o accusem, e que nao descancem atè darem com elle em hum-Lago de Leoens. Se se achar hum David em tudo conforme a Deos; nao hà de faltar hum Saul, que lhe corra · lança, hum Semei, que o injurie, e hum Absalao, que, ainda que filho, pretenda tirat-lhe, ou a vida, ou a Coroa. Emfim (segundo diz, como tao experimentado, o mesmo David ) o mesmo he serJusto, que perseguido: o mesmo, haver no Mundo Virtuosos, que armarem-se contra elles os impios de arco, frechas, e aljava, para lhe fazerem tiro: Quoniam ecce peccatores intenderunt arcum, 10.2. paraverunt sagittas suas in pharetra, ut sagittent in obscuro rectos corde.

351. E he tao geral esta regra, e tanto sem exceyção, que por testimunho tambem. de S. Paulo, (ainda com mais experiencias, que David; poes foy primeyro hum dos persegui-

guidores, e depoes tambem. dos perseguidos) não ha Justo, que della livre, ou escape. Omnes, qui piè volunt vivere, ... 3.Tim . persecutionem patientur. Diz o Apostolo: Todos, os que quizerem viver pia, e christaamente, armem-se de paciencia; porque se hao de armar tambem contra elles as perseguições. Não he sò a pensão deste, ou daquelle Justo, de hũ, ou de outro bom Christao; senao de todos sem exceyção algua: Omnes, qui piè volunt vivere: todos se desengannem, e todos se aparelhem; porque todos hao de ser perseguidos: Omnes .... persecutionem patientur.

352. Mas donde esta tao grande opposição, e esta tão geral contrariedade ? Donde nacerà esta ta o como connatural antipatia, que tem o Mundo com a Virtude, e os impios, e màos com os Justos, e com os bons? Sabeis donde nace? Nace de que os Justos, e Virtuosos, os que são pios, e bons, nao fao do Mundo; fao do Ceo. He razao, que nao tem menos Autor, que o mesmo Christo nas palavras, que 30.19.19 tomey por Thema: Quia de mundo non estis, sed ego elegi

vos de mundo, proptereà odit vos mundus: Porque não fois do Mundo, de que eu vos escolhi, e separey, (diz hoje-Christo) vòs, os que seguis as minhas pizadas, e os que guardais os meos preceytos, e confelhos do meo Evangelho, por isso o mesmo Mundo vos persegue, e aborrece. Esta, e nao outra, he a causa, esta a razao unica, este o porque todo da vossa perseguição, e do seo odio: Quia de mundo non estis, sed ego elegi vos de mundo, proptereà odit vos mundus.

353. Supposta poes assi esta verdade, sem mais outra prova; porque a nao necessita: e sem mais outra exposição; porque hè escusada, sendo o mesmo Christo, o que a profere, e com termos tao claros, e tao expressos; que diremos hoje a estes perseguidos? Com que os consolaremos no seo trabalho, e nas fuas tribulações? Com outra verdade, não menos certa, e vem a ser; que este mesmo odio, que o Mundo tem a os bons, he nos effeytos (muyto a seo pezar) verdadeyro amor: e que toda a sua perseguição, todo o mal, que lhes faz, Dd 2

faz, ou intenta fazer, se lhes converte em bem. Este he hoje o Assumpto: e nao quero outro, assi para confusao do mesmo Mundo, como para consolação, e alento dos que elle aborrece, e persegue. Entremos ao Discurso.

### S. II..

354. Mas, para que não pareça novidade, nem paradoxo, haver odio, que seja amor, assi como tambem haver amor, que seja verdadeyro odio; asfentemos primeyro esta verdade, e nao seja tambem com menos abono; que o do mesmo Christo. Diz este Senhor Joan. 12. por S. Joao: Qui amat animam suam perdet eam: O qui odit animam suam in boc mundo, in vitam eternam custodit eam: Todo aquelle, que ama a sua alma, tao fòra està este amor de o ser, que he verdadeyro odio, com que a aborrece, e a perde: e aquelle, que pelo contrario a aborrece, tao longe està este aborrecimento de ser odio, que antes he amor, com que verdadeyramente a ama, e a ganha. eternamente.

355. De maneyra que por

testimunho do mesmo Christo, o amar-se cada hum a si, he verdadeyramente aborrecer-se; e o aborrecer-se, he verdadevramente amar-se. Donde exclama Santo Agostinho: Magna; & mira sententia; quemadmodum sit ho- Tract.si minis in animam suam amor, ut pereat; odium ne pereat! Grande, e admiravel sentença; haver nos homens hum amor, que seja odio; e hum odio, que seja amor! E prosegue: Si malè amaveris, tunc odisti: si benè oderis, tunc amasti. Homem, repara, e adverte bem no teo amor, e no teo odio: porque se te amaste a ti desordenadamente, a ti mesmo te aborreceste; porque esse amor he odio : e, se te aborreceste, como he razao, entao te amaste; porque esse odio he amor: Si malè amaveris, tunc odisti: si benè oderis, tunc amafli.

356. Isto poes, que succede no amor, e odio entre os homens de si para si mesmos, passa também no odio, e amor do Mundo de si para com elles. Antes do mesmo Mundo nace, e procede entre os homens toda esta metamorfose, que ha nos seos affettos, sendo elles:

entre si tao oppostos, e tao contrarios. E por isso Christo Senhor Nosso-, quando disse, que o aborrecer-se hum homem a fit, era amar-se, expressou tanto, que isto se entendia neste Mundo: Et qui odit animam suam in hoc mundo : e o mesmo quer Santo Agostinho se entenda tambem do amor, que he verdadeyro adio: Ergo quod supradictum Aug. su. est: Qui amat: subintelligitur, in hoc mundo: Qui autem odit, utique in boc mundo. Teatro unico, e singular, onde se fazem todas estas transformacoés. 357. Aborrece poes o Mun-

feytos hum verdadeyro amor: persegue-os, atribula-os, intenta fazer-lhes todo o mal: mas nisso mesmo lhes faz hū grande bem. Repetidas vezes diz David do Mundo, e dos mundanos, que o aborreciao, que se lhe oppunhao, e que o Psalm. perseguiao de graça: Qui ode-34.v.19. runt me gratis: Persecuti sunt 118.ver. me gratis: Impugnabunt me 161. & gratis. E o mesmo de si diz hoje Christo, expondo de si mesmo allegoricamente as mesmas palayras de David, e

do a ós Virtuosos, e bons: mas

esse seo mesmo odio he nos es-

fechando com ellas para confolação dos perseguidos o prefente Evangelho: Oderunt & Joan.15. me, & Patrem meum : sed ut adimpleatur sermo, qui in lege eorum scriptus est: Quia odio babuerunt me gratis. E que quer dizer serem Christo, e David aborrecidos, e perseguidos de graça? Quer dizer, que toda a perseguição, que se lhes fazia, e todo o odio, que se lhes mostrava, era sem razao, sem causa, sem elles fazerem por onde, nem porque. Este he o sentido literal. Tomando porem a mesma par lavra Gratis pelo que soa, ainda quer dizer mais, e em. fentido não menos verdadeyro: quer dizer, que nesse. mesmo odio, e nessa mesma perseguição lhes mostravão, e faziao muyta graça: Oderunt me gratis: Persecuti sunt me gratis. E não he a construição, ou a interpretação tão arbitraria, que não tenha muyto a seo savor o Cardeal Hugo, que o Oderunt me gratis verte, dizendo: Pro gratiis, seu loco gratiarum oderunt me. Foy o seo odio substituto da fua graça: e, em lugar das graças, e mercès, que me deviao, recebi eu o odio, que me ti-

Hugin verao : Pro gratiis , seu loco

358. Affi he , Virtuofos , e Justos: assi he, perseguidos, e atribulados do Mundo: não vos desconsoleis, nem vos entrifteçais por efta causa. Sabey, e tende entendido, que esse mesmo odio, que o Mundo vos tem, he tanto amor nos effeytos, que he graça, que vos faz ; he graça, que vos mostra. Na sua mesma\_ perfeguição; nos mesmos desprezos, com que vos trata; nas mesmas zombarias, com que de vòs escarnece ; nas mesmas murmurações, que del vòs faz continuamente, vos faz muyta merce, e muytas merces. Quereis vellas? Sou contente: mas todas não pòde fer; porque quero fazervos tambem hoje a merce, e a graca de ser breve, ou ao menos demao fer tao largo, como coffumo...

359. Duas mercês vos proporey só das que vos faz-oMundo em vos aborrecer, e
perfeguir, que feraő tirades
do mefino Evangelho, eque tambem nos dividirão o
Difeurfo. A primeyra merce,
que vos faz o Mundo no foo
odio, e perfeguição, he mof-

trar nisso mesmo, que nao sois dos seos, que nao sois do mesmo Mundo. La segunda merce, que desta primeyra se segue, he mostrar, que sois de Ceo. Vede agora, se que sois do Ceo. Vede agora, se que mos mostra tanta graça, e vos saz tanta merce, he verdadeyramente vosso amigo; e se heverdadeyro amor, todo o seo odio.

#### S. III.

360. Primeyramente em o Mundo vos aborrecer, e perfeguir, mostra que não fois vòs dos feos, que não fois do mesmo Mundo . Se vos fosseis defte Mundo, se fosseis dos que o mesmo Mundo tem por feos, eu vos prometto, que elle vos amaria. Affi o diz hoje Christo : Si de mundo fuif- je.15.19 fetis , mundus , quod fuum erat, diligeret. He muyto connatural amar cada hum, o que he seo: ama o pae os filhos, porque são seos : ama o rico a fazenda, porque he fua: e atè a os mesmos brutos ama o que os tem, porque fao feos. Ainda em Deos corre efta mesma regra, posto que sem as imperfeyções, com que emnos fe acha; e por isso S. Joao,

amor de Christo para com os homens naquella hora, que era sua, para o encarecer, disse que os amàra, como seos:

c.13.1. Cùm dilexisset suos, ... in sinem dilexit eos. Se poes, os que sao Virtuosos, e Justos, forao do Mundo, tambem o mesmo Mundo os amàra como a seos:

Si de mundo suissetis, mundus, quod suum erat, diligeret.

querendo mostrar o grande.

361. Mas quando, porisso mesmo que esta regra he tao conforme a Deos, e tao posta em razao, a nao feguisse o. Mundo, como quem da razao, e de Deos em tudo se difforma: quando o Mundo nao amasse os seos por seos; pelo menos nao os havia de aborrecer. Disse-o tambem o mesmo Christo em outra occasiao a huns seos parentes, quando eftes o intentava o perfuadir, fosse a Jerusalem a tempo, em que jà os Escribas, e Fariseos cuydavao em prendello, e tirar-lhe a vida. Jà Senhor, (lhe diziao elles) Jà, Senhor, que obrais tantos prodigios, e tantas maravilhas; para que he occultallas aqui a todas em hú canto de Galilea? Ide a Jerusalem Metropoli de Judea, eahi se poderà melhor

conhecer o vosso poder: ahi
serao mais bem empregados os
vossos milagres; porque por
elles poderà vir o Mundo em
conhecimento do que sois:
Dixerunt autem adeum fratres
ejus: Transi hinc, & vade in 3.6.4.
Fludeam .... nemo quippe in
occulto quid facit, & querit ipse in palamesse: si hæc facis,
manisesta teipsum mundo.

362. E que lhes responderia: Christo? Como quem sabia muy bem os intentos, em que andavao jà os Fariscos, lhes diffe : Non potest mun- V.7. dus odisse vos: me autem odit: O Mundo não vos pode aborrecer a vòs; a mi si. Nao vos pòde aborrecer a vòs ? E que privilegio tinhao estes homens, para nao serem aborrecidos do Mundo? antes parece, que por parentes de Christo haviao de ser elles o emprego do seo odio .. Assi seria, fe o parentesco, que era sò do sangue, fosse tambem do espirito: mas erao huns taes parentes, que tinhao mais do Mundo, que de Christo: erao huns homens, que tinhao mais de mundanos, que de Christaos. O fim todo de quererem, fosse Christo a Jerusalem, e fizesse daquella grande, e-

popu-

7. 0.5.

populofa Cidade teatro das suas maravilhas, não era para que o mesmo Christo se manifestasse tanto a si, quanto para que por razao do parentesco os engrandecesse a elles: tao amantes erao da vaidade, e gloria popular: eraő emfim huns homens tanto do Mundo, que com todo o seo parentesco nao criao em Christo, porque o mesmo Mundo Cop.1.v. nao cria nelle: Et mundus eum non cognovit : Neque fratres ejus credebant in eum. E, aos que são tanto do Mundo, a os que fao tanto seos, e dos feos, nao aborrece, nem pòde aborrecer o mesmo Mundo: quando, por infiel a todos, os não ame, nunca chega a fua infidelidade a aborrecellos: Non potest mundus odisje vos .

363. Logo, infiro agora, em o Mundo nao amar, mas antes em aborrecer a os Virtuosos, e bons, mostra que nao sao elles seos, e que nao. são do mesmo Mundo: e esta digo eu, que he hua grande graça, e hua merce grande, que lhes faz: porque nao pòde haver cousa peor, que ser deste Mundo, e ser dos que elle tem por seos. Quiz Chris-

to em hua occasiao, quando mais irado contra os mesmos Escribas, e Fariseos, dar-lhes em rosto com o que erao: quiz abater-lhes os fumos, que ordinariamente lhes fubiao à cabeça: e com que vos parece, lhos abateria? que lhes diria em opprobrio seo? A occasiao nao era menos, que a em que o mesmo Senhor os declarou por impenitentes com a impenitencia final, e conseguintemente por reprobos, e precitos: In peccaso vestro moriemi- Cap. 8.v. ni: quò ego vado, vos non potestis venire. E em occasias tao tremenda, como a em que os trattava jà como a condennados, que vos parece lhes diria, que fosse mais em seo opprobrio, e que mais lhes moftrasse, o que elles erao? Chamarlhes-hia geração de viboras ; geração perversa, e. adultera; filhos das trevas, e da perdição; filhos da ira, e do diabo? Todos estes elogios lhes deo muytas outras vezes; mas nesta, como mais horrenda, o que so lhes disse, foy, que erao deste Mundo; porque era este hum mal, que incluhia os mais todos: Vos de V. 13mundo hoc estis: Andai, que para se saber, o que sois, (thes dif-

disse o Senhor) basta saber-se, que sois deste Mundo: não vos quero mayor mal, nem vos o podeys ter mayor; porque o nao hà abaxo da vossa mesma condennação: Que ego vado, vos non potestis venire: Vos de mundo boc estis . Tao mà cousa como isto, he ser deste Mundo, e tanta merce faz o mesmo Mundo a os que declara nao serem seos, ou nao serem cousa sua.

364. E a razao he clara: porque de hum Mundo, que todo he mão, e todo a mesma 1. Josn. maldade, Mundus totus inmaligno positus est, nada pòde haver, que seja bom, eque nao feja tao mào, como elle. Todos vos esconjurais de ser defta, ou daquella Terra, quando a nao tendes por boa: tendes por injuria o dizeremvos, que sois della; porque parece, vos fazem participantes do mal, que ella tem. Esse foy o conceyto, que Nathanael formou de Christo, antes de o conhecer. Disseraō-lhe que era de Nazareth: e, como na fua estimação (e o mesmo era na comum dos Judeos) a tinha Nathanael por Terra defprezivel, pouco boa, ou muyto mà, esse foy tambem o con-To.III.

ceyto, que formou de Christo. Nunca esse homem (disse elle a S. Filippe, que foy, o que lhe deo a noticia do Senhor) Nunca esse homem pode ser o Messias, que vos dizeis: nunca pòde ser gram cousa; porque nao pode vir de Nazareth cousa, que seja boa: A Nazareth potest aliquid boni 46. e//e? Mas, o que Nathanael difse da Terra de Nazareth, podia dizer tambem da sua; e o mesmo se pode dizer da Terra toda. Nao he este Mundo Terra, donde possa vir cousa boa.

365. Olhai: o ser boa, ou mà húa Terra, colhe-se dos fruttos della, e dos feos habitadores. Nisso se fundava a\_ diflençaotoda entre os Exploradores da Terra de Promiffao. Os que diziao que a Tertra era boa, Terra...valdè bona est, gabavaō-lhe os fruttos, 14.7. e os habitadores: Venimus in C. 13. v. Terram .... que re verà fluit 18. 6 latte, & melle, ut ex his fructibus cognosci potest: Sed cultores fortissimos habet .... Stirpem Enac vidimus ibi . Os que, pelo contrario, diziao, que era muyto mà a Terra, em húa, e outra cousa desfaziao: Detraxeruntque Terre . . . di- v.33 in centes .... Devorat habitato- 34.

5. 19.

res suos.... Ibi vidimus monstra quædam,...quibus comparati, quasi locustæ videbamur. Isto supposto, julgai agora pelos seos fruttos, e pelos seos habitadores, o que he este... Mundo.

366. He este Mundo hūa Terra taó amaldiçoada, que os seos fruttos todos são espinhos, e abrolhos, a que foy condennada logo de seos prin-G.n. 3. cipios: Maledicta terra ... [pinas, & tribulos germinabit . Tudo, que ha nella, são vicios, e peccados; embustes, e mentiras; engannos, e falsidades; que S. Joao reduzio a trez generos de males, quando dif-1. Joan. se: Omne, quod est in mundo, eoncupiscentia carnis est, concupiscentia oculorum, & superbia vitæ. Estes sao, entre outros, os fruttos. E os habitadores quaes são? Não são os filhos de Enac; são os filhos de maldição, (como lhes chamou S. Pedro ) cheyos de todo genero de peccados, e com o coração todo exercitado em. avareza: Oculos babentes plenos adulterii, & incessabilis delicti .... cor exercitatum. avaritià babentes, maledictionis filii. Sao os filbos do mesmo Demonio, (como lhes chamou Christo) amantes, como elle, da mentira, e inimigos de toda a verdade: Vos ex patre Joan. 8. diabolo estis... quia non est veri- 44. tas in eo ... quia mendax est. Emfim são huns monstros mais monstros, que os que fingirao em Chanaan os seos Explo-Num. radores: Ibi vidimus monstra quedam filiorum Enac . Estes os habitadores : e sò estes; porque os Justos, e bons nao habitao neste Mundo, diz Santo Agostinho: Qui non diligunt mundum, non habitant fer. 40. in co .

367. E, se estes são os fruttos, e estes os habitadores do Mundo, inferi vòs agora, qual elle serà. O certo he, que por qualquer lado que se veja, todo elle he mão, todo maligno: Mundus totus in , Joan. maligno positus est: e de hum 5. 19. Mundo todo maligno, e todo mào, pòde haver cousa sua, que seja boa : Potest aliquid Joan. Y. boni esse ? Claro està, que 46. nao. Por isso Christo Senhor Nosso, (que tudo tinha bom, e tudo fazia bem ) para mostrar a sua mesma bondade, todo o seo empenho era mostrar, e dizer, que nao era deste-Mundo. Assi o disse hua vez, contrapondo-se a os Fariscos: Vos

cap. 8. Vos de mundo hoc estis; ego
non sum de hoc mundo: e assi
o ratificou duas mais na presença de seos Dicipulos, a os
quaes fazia tambem a graça
de os isentar juntamente comsigo de origem tao mà: Non
cap. 17. sunt de mundo, sicut & ego
non sum de mando.... De mundo non sunt, sicut & ego non

fum de mundo. Tao bons fruttos nao os dà a nossa Terra.

368. Se poes este he o Mundo, e se estes são, os que elle tem por seos, muyta merce faz a os Justos, e bons, em mostrar, que nao sao delle. Faz-lhes a mesma merce, e graça, que Christo fez a seos Dicipulos: com a differença porèm, que Christo mostrou, que nao erao do Mundo os feos Dicipulos, com aquelle amor, que lhes tinha, comparando-os a si mesmo: Non funt de mundo, ficut & ego: o Mundo mostra que não são feos os Virtuosos, e bons, no odio, com que os aborrece, e persegue; poes por isso os persegue, e aborrece, porque nao sao do Mundo: Quia de mundo non estis, propterea odit vos mundus.

# S. IV.

369. Mas, se os Justos, e Virtuosos nao sao deste Mundo, donde são? São do Ceo. Assi como deste Mundo nao pòde haver nada, que sejabom; assi nao hà nada bom, que nao venha do Ceo: todo o bem là he decima: Omne bonum desursum est: e, como a Virtude, e santidade he de todos o mayor bem, sò no Ceo podia ter a sua origem, e nacimento. Sao os impios, e peccadores como antipodas dos Justos, e Virtuosos; de sorte que, assi como neste sò Globo da Terra ha huns homens, que são antipodas dos outros; huns, que là vivem debaxo, e nesse inferior Hemisferio; e outros, que habitao cà por cima, e nesta parte superior da mesma Terra-; affi, formando mayor o globo, e comprehendendo juntamente a Terra, e o Ceo, os impioss e mãos são antipodas cá debaxo, e desta parte inferior do Globo, que he o Mundo: e os Virtuoios, e bons são là decima, e os da parte superior do mesmo Globo, que he o Cco.

Ee 2

370.

370. Em termos o disse Christo Senhor Nosso, fallando com os Judeos, e fazendo entre si, e elles a comparagao: Joan. 8. Vos de deor sum estis : ego de supernis sum: Vòs sois cà debaxo, e da parte inferior deste-Mundo: eu sou là decima, e da parte superior do Ceo. Por isso David, considerando a vinda de Christo a este Mundo, e representando-a com a metafora do Sol, quando nace, nao nos representou este nacimento, como o do Sol material, que pela vizinhança da Terra, que forma os seos orizontes, mostra nacer, e sair de entre elles : là lhe foy por o nacimento no Ceo, e no mais fuperior, e sumo delle: In. 18. 6. 7. fole posuit tabernaculum suum : à summo calo egresso ejus. Tao alto, e tao remoto lhe poz Davida efte Divino Sol o na-

> 371. O que David nos disse de Christo, nos disse tambem S. Joao de Maria Santissima Mãe sua, e Senhora nossa. Representou-a tambem o Evangelista, ou representouse-lhe em visao vindo a este Mundo

cimento, para que se nao po-

desse equivocar com a Terra.

o Oriente, e o lugar, donde

nacia.

na figura de hua Cidade santa. e com femelhanças no ornato, decoro, e fermofura, de hua esposa preparada para seo esposo. Mas donde vos parece viria esta grande, e sermosa Cidade? Em qual das quatro Partes do Mundo teria o seo principio? Não o tinha cà na Terra; là vinha do Ceo. Assi o affirma, como testimunha de vifta, o Evangelifta Sagrado: Et ego Joannes vidi sanctam civitatem ... novam descen- 2. dentem de calo à Dea, paratam, ficut sponsam ornatam vira suo. Santidade, ornato de Virtudes, fermosura de boas obras; e tudo tao prodigioso, e tao admiravel, como na Mãe de Deos, e na fua Esposa; nao he da Terra tanto bem : sò do Ceo poderà vir esse bem grande: Descendentem de cælo.

372. Poes, o que se diz destes dous mayores exemplares da Santidade, e Virtude, se pòde dizer de todos, os que à sua imitação são Justos, e Virtuosos. Não são estes cà da Terra: não são deste Mundo; são là do Geo: de là trazem o seo principio, e a sua origem. Tanto assi, que, pedindo Salamão a Deos a Virtude, (que essa se entende, no comum-

sen-

fentir, debaxo do nome da Sabedoria) para que todas as fuas obras fossem justas, e santas, e todas do agrado do mesmo Deos; o como a pedia, Sapient. era dizendo: Mitte illam de 9.10.11. celis sanctis tuis, ... ut mecum sit, & mecum laboret ... Et erunt accepta opera mea: Mandaime, Senhor, là das alturas, là desses Ceos santificados a Virtude, e Santidade, para que a tenha comigo, e comigo trabalhe, e vos fejao desta forte aceytas todas as minhas obras, e agradaveis a vollos olhos todas as minhas acçoes. Em duas cousas, reparo; no. Mitte de calis sanctis tuis: e no Mecum sit, or mecum laboret: e ambas são confirmações do que temos ditto, e do que vamos dizendo. Hur ma vez que Salamaospedia Virtude, e Santidade, para a ter nesta, vidan e neste Mundo: Ut mecum sit: claro està que se lhe haviao de seguir trabalhos, em que a mesma Virtude era necessario o ajudasse: Us mecum laboret . Jà na suppolição, em que Salamão le via por merce de Deos Justo, e Virtuoso, se considerava a a mesmo passo perseguido, e atrabalhado: Ut mecum laboret.

373. Com tudo, como por outra parte confiderava a importancia da mesma Virtude, e a sua necessidade, sem embargo de todos esses trabalhos, e de todas essas perseguições, ainda assi queria a Virtude: ainda desejava ser Virtuoso, e Santo: Mitte illam. Mas donde esperava haver todo este bem? Nao cà deste Mundo, senao là do Ceo: Mitte illam de cælis sanctis tuis: porque do Ceo, e so do Ceo podem ter a sua origem, e o seo principio a Virtude, e a Santidade; e os que são Justos, e Santos ...

374. Essa era a consolação toda de S. Paulo no meyo das . suas perseguições; e essa a... confideração de que se valia, para se animar a si, e a os mais, . que com elle seguiao a Christo, ano soffrimento de todas: ellas: Nam & qui sumus in\_ 2.Cor. 5. boc tabernaculo; ingemiscimus gravati... Audentes igitur femper, scientes quoniam, dum. fumus in corpone, peregrinamur. à Domino: Gememos, e cho+ zamos neste Mundo (diz o. Apostolo) carregados com o pezo de mil perseguições, e de mil trabalhos : assi he : mas que importa, se por isso pade-

cc-

cemos no mesmo Mundo, porque fomos peregrinos, emquanto nelle andamos : Scientes quomiam , dum fumus in corpore, peregrinamur à Domino. Não he efta a nossa patria, nem efte o lugar, onde nacemos . Somos neste Mundo huns forafteyros, e por isso nelle tao estranhos, e por estranhos tao perseguidos. Outra he a nossa patria : outra a nossa origem . Somos do Ceo, e para o Ceo caminhamos; e, fendo esta a causa de todo o nosso trabalho , o deve ser tambem de nossa consolação: Nam & in hoc ingemiscimus, babitationem nostram, (reparai) que de colo est, superindui cupientes. Tao alto he, como ifto, o nacimento dos Justos:

illuftre o feo folar. 375. Daqui vem, serem. elles por antonomafia os Filhos da luz : elles os Cidadaos nobres daquella illustre Cidade, que he a Cidade de Deos: elles a Gente fanta, a Geracao escolhida : elles aquella pequena Grev, que, ainda que pequena, tem a promessa de ser hū dilatado Reyno: elles emfim, os que, ainda que perfeguidos, atribulados, e abor-

tao nobre o feo principio : tao

recidos neste Mundo, se gloria muyto o Filho de Deos de fer hu delles, como hoje lhes diz no Evangelho, fegundo a Lição Grega: Si mundus vos odit , scitote quia me primum. 18.

pellrum odio babuit . 376. Dizev-me agora : E he pequena merce, a que faz o Mundo a os Justos, e bons, em declarar, e dar a conhecer o muyto, que elles sao? Poes effa mefma thes faz em os aborrecer, e perfeguir: e

#### essa he a segunda merce, que eu dizia . E para isso notai . S. V.

377. Nao sò diz Christo, persegue, e aborrece o Mundo a os Virtuofos, e bons, porque não fão do Mundo, fenão tambem porque o meimo Christo os escolheo desse Mundo para fi : Quia de mundo non 7.19. estis, sed ego elegi vos de mundo, propterea odit vos mundus . Donde, affi como no mesmo aborrecimento, que lhes tem, mostra o Mundo, que nao sao delle, affi mostra tambem, e dà a conhecer que fao os esco-Ihidos de Deos, e por escolhidos os participantes de todas as fuas venturas, e felici-

da-

V. 3.

5. 10.

dades : os que separados ja do mesmo Mundo, Quia ego vos à Mundo separavi, (verte Menochio) são todos do Ceo, e nelle parece tem jà o seo tratto, e habitação, como dizia Ad Pbi'. de si, e delles S. Paulo: Noftra; autem. conversatio in calis. elt.

378. E ainda esta graça. tem mais outra graça. Jà, como tanto do Ceo, dà Christo. a os seos escolhidos o titulo. de Bemaventurados, ainda. neite Mundo, e no meyo de todas as: suas, perseguições : Matth. Beati, qui persecutionem patiuntur propter justitiam; quoniam ipforum est regnum calorum: e esta mesma graça, quelhes faz Christo, lha faz tambem o Mundo: tambem os declara por Bemaventurados: e com as fuas melmas perleguições., com os seos, mesmos. opprobrios, lhes està pondo anticipadamente a Coroa de Gloria sobre as suas cabeças.

> 379. Daquelles dous homens; o Farisco, e Publicano, que subirao ambos ao Templo a orar, diz Christo Senhor Nosso, que ao sair do Templo, fahira o Publicano justificado pelo Pariseo: afsi o diz o Texto construido a

o pè da letra : Descendit bic Luc. 18. justificatus..ab illo . No Ab illo 14. està o meo reparo. O que o Fariseo disse do Publicano na fua oração, que tal era ella, foy que era hum injusto, hum ladrao, hum adultero, ou pouco menos: Non fum seut V. 11. ceteri.hominum:raptores,injufti, adulteri: velut etiam bic publicanus. Poes desta sorte, e com estas Virtudes he que o Fariseo justificava ao Publicano, ou o Publicano fahio justificado por elle : Descendit bic justificatus ... ab illo? Si: e nao. sò isso; senao que comessa mesma murmuração, com esses desprezos, e com esses opprobrios, sobre o declarar por Justo, o canonizou tambem por Bemaventurado, e lhe poz jà de entao sobre a cabeça a Coroa da fua melma Gloria, diz S. Joao Chrysostomo: Probra Pharifai pepererunt illi justitiæ coronam; id- Coros. de que absque longi temporis morà. Dav. 3.

380. Poes este mesmo fa- Saul. vor, que fez o Fariseo ao Publicano, he o que fazem todos os impios, e o Mundo todo aos Justos, e Virtuosos, quando delles murmurao, e motejao, quando os aborrecem, e perseguem; porque com es-

fas.

fas mesmas perseguições, ecom esse aborrecimento os declarao por Justos, por escolhidos de Deos, e por Bemaventurados no Ceo: Quia de mundo non estis, sed ego elegivos de mundo, proptered odit vos mundus.

## 5. VI.

381. Estas são, entre outras muytas, as duas merces, que o Mundo faz aos Justos, e bons com a fua perfeguição, e com o seo odio. Dellas poes, como de duas premissas, infiro com S. Paulo por confe-Ad Phil, quencia: In nullo terreamini ab adverfariis : que illis est sausa perditionis, vobis autem falutis. Por tanto não tendes, que temer, os que seguis a Christo, ea Virtude, eosque vos dais a Deos, e a os exercicios pios, e santos; nao tendes, digo, que temer aos que mostrao ser vostos contrarios: nao tendes, que aterrar-vos com as fuas murmurações, e com os seos dittos: nem tendes que cobrar medo às fuas perseguiçoens; porque o mal todo, que dellas nace, he seo; e vosso o lucro, e interesse, que comsigo trazem;

a perda toda he fua, e a salvação vossa: Que illis est causa perditionis, vobis autem salutis.

382. Antes tao longe devem de estar, os que se dao à Virtude, de sugirem a que o Mundo os persiga; que devem de estimar as suas mesmas perseguições: mais hao de que-rer ser delles aborrecidos, do que amados; porque todo o seo amor he verdadeyramente odio; e todo o seo odio verdadeyro amor: aos que ama, faz todo o mal, que pode; e aos que aborrece, todo o bem, que nao quizera.

383. Grande exemplo para esta imitação mos dão os dous Gloriosos Apostolos, que a Igreja universal hoje celèbra; os Bemaventurados S.Simao, e S. Judas. Depoes que eftes dous grandes Apostolos andàrao prègando a Fè do Evangelho; S. Judas em Mezopotamia, e.S. Simao no Egypto: depoes de padecerem muytas perseguições, e trabalhos, muytos opprobrios, e affrontas, le vierao outravez juntar na Persia, onde começàrao tambem a annunciar a Fè de Jesu Christo, levantandose contra elles por esta causa

novas perseguições, e trabalhos, fomentados todos pelo odio, e mà vontade de dous Magos encantadores, que fugitivos jà do Apostolo S. Mattheos, quizerao nelles executar o feo furor, e vingança.

384. Affi deo porem a co-

nhecer efte mesmo odio e perfeguição, não ferem os dous Apostolos deste Mundo, senao do Ceo, que o veyo a entender hum dos Capitaes do Rey de Babylonia, por nome, Waradach: o qual admirado todo, os levou comfigo à prefença do mesmo Rey, dizendo: (segundo refere Santo An-Anton, tonino , ) Ifti , Rex , funt dii part. tit. latentes in effigie bumana : Não 6.ca.14. fao eftes , o Rey , homens cà da Terra: fao huns deofes vindos do Ceo, ainda que diffarçados, e encubertos comas apparencias de homens.

> 385. E que estimação vos parece, fariao estes grandes Santos das mesmas perseguiçoes, e trabalhos, que comfigo lhes traziao tanto bem.? Diga-o o cafo, que lhes fuccedeo. Plantada a Fè em Babylonia, e convertidos a ella o Rey, e a mayor parte de seos Vasfallos; com novas peregrinações se passarao a Suamir.

Cidade opulentissima, onde encontrando-se outra vez comos mesmos dous Magos, e encantadores; começarao estes a prègar, juntamente contra os Sagrados Apoftolos, e a excitar contra elles o povo, como contra inimigos dos feos deofes, e destruidores dos seos templos, e adoração: e o fizerao com tanto frutto da fua pregação, que todos fe refolverao a tirar-lhes a vida .

386. Tomada affi efta refolucao, quando jà se esperava a occasiao de executar-se tao depravado intento, appareceo (como refere o meimo Santo Antonino ) hum Anjo aos dous Apostolos com esta proposta: Aut repentinum illorum interitum eligite , aut vestrum martyrium. Hua de duas efcolhey; ou a morte repentina dos que affi vos perfeguem; ou o vosso proprio martyrio. Escolhèrao os dous valerosos soldados de Jesu Christo, e mais valerosos ainda, que os outros dous ; Simao , e Judas, dos Machabeos; efcolhèrao, digo, antes o feo martyrio, que a morte dos feos perseguidores; achando nao fer razao quererem humtal mal a quem lhes fazia tan-

#### 226 Sermão na Festa dos Sagrados Apostolos

to bem: eaffi, continuando as perseguiçõens, e os trabalhos, forao emfim presos, e atormentados, até darem gloriofamente a vida por aquelle Senhor, que por elles deo a sua.

387. Ilho fi; que he dat aos trabalhos, e perfeguiços do Mundo a efinação, que merecem: eftes homens fi; que ene mostravaó naó feremdethe Mundo, fenaó do Coo; e naó homens, fenaó deofes com femelhanças de homens: Jíjí fant di latente: in effigiebumanà. Efte he poes o grande exemplo, que feguis a Virtude,

fois no Mundo perseguidos, Se vos aborrece, não quevrais mayor gloria : day-lhe as graças por efte seo odio; porque vos faz muyta merce em aborrecer-vos: moftra, que nao fois defte Mundo, fenao do Ceo: dà a conhecer, que nao fois feos, fenao de Chrifto, e dos que elle escolheo para o mesmo Ceo, onde he muy grande o premio daquelles, a quem o mesmo Mundo persegue : Beati eftis , cum Manb. 5 maledixerint vobis , 6. perfe- 11.611 cuti vos fuerint ... gaudete, & exultate, quoniam merces veftra copiosa est in calis .





# SERMAO

Do Invitto Martyr

#### S. LOURENCO,

Prègado no Anno de 1707.

Si quis mihi ministrat , me sequatur : & ubi sum ego , illic & Minister meus erit . Joan. 12.26.

\$. I.

388.



Feniz renacida fem as violencias do fogo:hűa fingular Maripofa vo-

Uma nova

ando fem arder entre as chamas: húa racional Salamandra alentando-fe com lavaredas: Lourenço, digo, impaffivel, e alegre nos incendios, he o prodigio, quehoje igualmente admira, ecelebra a Igreja Santa. Quem,
em hú dia como efte, viffejuntar em húa das mayores
Praças da antiga Roma hú
grande montaő de lenha; pòrhle o fogo; levantar-fe hum
incendio; armar-fe no meyo
de fuas chamas, e lavaredas,
que là hiaó demandar as nuvens, hú leyto de ferro; e;
Ff 2 cuan-

quando efte fe via transformado jà no mesmo fogo, e feyto hua braza viva, deytar-lhe em cima o delicado corpo de hū Mancebo; esperaria, que entre lagrymas, e gemidos; aquellas deftilladas do coracao à vehemencia do fogo; eltes arrancados do peyto a desafogo da dor intensa, se reduziffe em breves instantes a muy poucas cinzas.

389. Mas, oh portento! oh espettaculo mais admiravel, que os que entao fe reprefentavao nos Amfiteatros da mesma Roma! como se a immensa fogueyra fosse hu jardim ameno; o leyto, o que fe fabricarao aquelles Esposos decantados, de flores, e de boninas; e as lavaredas, e chamas, Zefiros brandos, e fuaves, que respirasse Lourenco, (efte era o galhardo Mancebo) estava elle todo risonho, e alegre gracejando com o Tyranno: e zombando de feos tormentos, defafiava a outros mayores a fua mais que ordinaria crueldade: Ministrantibus prunas insultat Levitas Christi, diz a Igreja . E como affi ? esqueceo-se de si o fogo? perdeo a natureza; ou mudou de condição este voraz Elemento ? nao he elle, o que a nada perdoa, e que nunca\_ diz , basta ? nao he , o que affola edificios ; desfaz marmores; derrete bronzes? poes onde està a sua attividade; ou que fegredo he efte da Natureza ? Nao he da Natureza o segredo : da Graça si .

390. Diz Christo Senhor Nosso no Evangetho de hoje , e na ultima claufula do noflo Thema, que os feos fervos, e ministros estaŭ sempre com elle, e onde o mesmo Senhor està : Ubi sum cgo , illic & mi- Joan.13. nister meus erit: co estar S. Lourenco com Christo, e ter a Christo tanto comfigo, este foy o segredo da Graça, que the fez nao fentir as attividades do fogo. Não hà mayor traca, nem melhor meyo, para se não sentirem ainda os mayores tormentos, c os mavores trabalhos defta vida, que o eftar hua alma com-Deos, e o ter a Deos fempre comfigo; porque he hu padecer fem padecer: he hum padecer gozando.

301. Eftà bem: mas qual foy o martyrio de S. Lourenco? nao foy o do fogo? Si foy : mas não o de Valeriano; senao o do amor de Christo; e nif-

nisto he que, como servo fiel, o feguio o Santo, fegundo o que o mesmo Senhor disse na outra Ibid. claufula do nosso Thema: Si Chry.ap. quis mihi ministrat, me sequatur: Per mortem: acrecenta S. João Chryfostomo. Quando hum Anjo annunciou aos paes de Sansao o nacimento deste seo grande filho, reconhecidos elles do beneficio, que o Senhor lhes fazia, quizerao offerecer-lhe hua de fuas rezes em holocausto. Levantàrao o altar: compuzeraó a lenha, e fobre ella a Vittima: puzeraōlhe o fogo, e ao subir deste a chama, o Anjo, que em figura humana estava presente ao sacrificio, se langou à mesma chama, e com ella fubio

Alap.

Fade Ite

302. Entra Santo Agostinho a investigar o mysterio deste caso, e diz que este Anjo naquella chama de fogo era o Anjo do Grande Confelho, o Verbo Divino Encarnado, e feyto Homem, offerecido em Sacrificio ao Eterno

ao Ceo, donde fahira .: Cum-

que ascenderes flamma altaris

in cælum, Angelus Domini pa-

riter in flamma afcendit ..

Aug.lib. Padre: Quod ergo stetit Ange-7. in q. lus in altaris flamma, magis Judic. c. fignificasse intelligendum est,

illum Magni Confilii Angelum in forma servi, bac est, in Homine, quem suscepturus erat, ipsum sacrificium factum . Poes o Sacrificio do Verbo Divino Encarnado foy Sacrificio de fogo? De fogo material naos mas do espiritual si; porque foy Sacrificio do fogo da Caridade. Isso denotavao, não sò este Sacrificio dos paes de Sansao, mas todos os que se faziao na Ley antiga; que, sendo todos Figuras do Sacrificio, que de si havia de fazer o mesmo Verbo Divino Encarnado, todos erao Sacrificios de for go.

393. Verdade he, que morreo Christo morte de Cruz: mas não foy a Cruz, a que lhe deo a morte: o amor foy o que lhe tirou a vida: nao morreo Christo, porque padecia; morreo fr., porque amava. Esse foy tambem o mysterio daquelle inclinar a.... cabeça antes de entregar o efpirito, como advertio S. Joao; Inclinato capite, tradidit spiri- Joan. 19. tum: para nos mostrar, que 300 o amor, e a inclinação, que tinha aos homens, lhe tirava a vida. Os mais inclinao a cabeça depoes de mortos: Christo inclinou-a antes de

mor-

morrer: porque nos mais a inclinação he effeyto da morte; em Christo foy causa della : Inclinato capite , tradidit Spiritum .

394. Esta foy a morte de-Christo no levto da sua Cruz ; e esta a de Lourenço no das fuas Grelhas . Não lhe tiràrao a Christo a vida os tormentos da Cruz; tirou-lha o amor dos homens: não derão a Lourenço a morte as chamas de fogo das fuas Grelhas : derao-lha os incendios do amor de Christo; seguindo desta\_ forte ao mesmo Senhor, como feo fiel, e amante fervo: Qui mibi ministrat, me sequasur. Temos poes ao gloriofo S. Lourenco, não Marryr de tormentos, fenao do amor; Martyr, não do fogo de Valeriano; fenao do fogo do amor de Christo . Este he o Assumpto, e a divisao delle; em que procurarey fer mais breve, do que promette o exordio; porque isto de lidar com fogo em hú dia destes, para nuem não tem os privilegios de S. Lourenço, não he para muyto tempo .

S. II.

Ubi sum ego , illic & minister meus crit .

395. Digo em primeyro lugar, (começando pela ultima parte do Thema ) que não fov S. Lourenço Martyr do fogo de Valeriano, nem este lhe tirou a vida; porque o estar com Christo, e o ter a Christo tanto comfigo, lhe fez nao fentir o mesmo fogo. Este he o fegredo da Graça, que eu dizia; porque esta he a immunidade, que comunica, quando presente, o Autor della. ·Quarenta, e nove covados fubiao em alto as chamas daquella fornalha, que mandou acender El-Rey Nabucho: Effundebatur flamma fuper for- Dang. nacem cubitis quadraginta novem: e, quando mais abrazado, e acefo aquelle Ethna abreviado, mandou o barbaro Rev metter dentro a tres Meninos, por lhe nao tributarem as adorações, que elle fe queria attribuir como Divino. E que succedeo ? Entrados que forao por meyo daquelle grande incendio, quan-

ve pasto de suas vorazes chamas, pasteavas por entre ellas, como por entre lamedas, cantando louvores, e Hymnosa Osenhor: Ambulabani inmedio siamma: laudantes Deum; pizavas brazas, como quem pizavas brazas, como quem pizavas brazas, como quem set, quasti per quastam rojat intederen, disse Theodoreto: andavas bebendo lavaredas,

como quem anda tomando.
hūa branda, e fresca viraçaő:

\$\mathcal{Q}\_{uas}\tilde{v}entumroris flantem, diz
a messa Eferitrura . Emsim
no. meyo de todo aquelle incendio se lhes nao chamuscou.
hū sò cabello : \$\mathcal{P}\_{t}\$ capillus cabitis corum non elici adultus.

p.94. nu so capitui capitit eorum non effet aduftur. Grande prodigio! mas nao eftà ainda aqui a admiraçao toda... ao6. Sahe de dentro da...

go, como impaciente de taó curta esfera, fendo em fidilatada; dà pelos Ministros do Rey, executores impios da quella crueldade; pega, ateade, e em his momento os reducios a funo, e a cinazi êru-pir, ér incendir, quos reperit juxta firmacem de Chaldeir. Notavel cafo! Este fogo nao eta o mesmo dentro, e fora da fornalha? ano tima a mes-

fornalha hua espadana de fo-

ma natureza, a mesma condicao, e as mesmas calidades? eftes homens, e aquelles Meninos não erao da mesma masfa . e materia taŭ disposta ... hua como a outra, para os feos estragos, e assolações? poes donde a differença de tao encontrados effevtos ? De eftar. e não effar Deos, onde elles estavao. Dentro da fornalha effava Deos com os tres Meninos hebreos, como testimunhou de vista o mesmo Rev admirado : Ecce ego video qua- V. 02. tuor viros ... & species quarti similis Filia Dei . Fòra da fornalha, onde estava o mesmo Rev com seos ministros, não eftava Deos; porque nao affifte Deos, onde sò revna a impiedade, e tyrannia; e onde Deos nao està, nem assiste, faz o fogo livremente os feos effeytos: rudo queyma, tudo affola, tudo abraza, tudo desfaz em po, e em cinza : onde porèm està Deos, onde affifte, nada diffo faz : quebraofe-lhe as forças, perde a attividade, nag parece fogo,

397. Jà quando os tres Meninos entrarao na fornalha, foy com efte feguro. A cada hū delles lhe diffe Deos ao coraçao aquellas mesmas pala-

vras,

Rom.

vras, que ao nosso Santo accomoda a Igreja, tiradas em Breviar. parte de Jeremias : Puer , noli timere, quia ego tecum sum : si transieris per ignem, flamma. non nocebit tibi : Menino, nao temas, que nao tens de que: ainda que entres por esse incendio, nao te hà de offender hūa sò chama: Flamma nonmocebit tibi. E porque, Senhor? Porque estou comtigo: Quia ego tecum sum. E como este seguro, com que os Meninos entrarao na fornalha, o nao tivessem os que ficarao foradella; por isso a estes, sem que entrassem, sahio a abrazallos o fogo: Erupit, O incendit, quos reperit : e aquelles entrarao, e sahirao, sem que omesmo fogo lhes chamuscasse hū sò cabello: Et capillus capitis eorum non esset adustus.

#### S. III.

398. Mas vamos jà à razas desta razao, e desta Filosofia rao Divina, e juntamente à reposta da instancia, que padece . Deos Nosso Senhor não està com todos, e em toda a parte? Si està; porque he immenso: porèm, ainda que esteja com todos pela sua Im-

mensidade, nao està com todos pela sua Caridade, e amor; senao naquelles sò, que verdadeyramente o amao: e efte he o modo, com que mais propria, e especialmente està Deos comnosco, e nos com Deos., diz S. Joao: Qui ma- 1. Joan. net in charitate, in Deamanet, 4. 16. Deus in eo. Estando poes Deos comnosco por meyo da Caridade; como desta o lugar proprio he o coração, e este o principio da vida, e de todo o sentimento; assi o conforta, e alenta Deos, assi o preserva, que o faz isento, e incontrastavel a todos os inftrumentos da morte, ainda ao mais efficaz, e attivo, qual he o fogo.

399. He a mesma razao, em que deo Moyses, depoes de a investigar curioso à vista de semelhante prodigio. Vio Moyses aquelle grande portento, que se lhe representou no monte Horeb, quando, caminhando bem descuydado, topou com os olhos em huacarça, que cercada toda de fogo, não se abrazava, nem consumia. Deu-lhe a curiofidade de faber esta nova filosofia, e a razao desta maravilha grande : Vadam , & videbo Exe.3.2.

visionem hanc magnam, quare non comburatur rubus . A poucos passos andados com os olhos fempre na carca, fallalhe Deos do meyo della; e foy o mesmo, que suspender Moyfes os paffos, e baxar os olhos, e cabeca : Abscondit Moyses faciem luam : non enim audebat aspicere contra Deum. Poes tão de pressa se lhe acabou aMoyfes a curiofidade? jà nao procura faber a razao do que ve: Quare non comburatur rubus? Nao; porque jà a fabe. Pela voz conheceo, fer Deos, o que estava no coração da carça: ( affi se lè do Original Hebreo ) Cernens autem Dominus, quod pergeret ad videndum, vocavit eum de corde rubi : e deo-se Movses por entendido, Hua vez (diz Moyfes) que Deos eftà no coração da carça, não tenho mais que faber : nao hà mais que averiguar, nem que inveftigar outra razao da carça nao fe consumir, nem abrazar: ahi està a razao toda: esfe he o porque : esse o Quare non comburatur rubus; ter a Deos no coração: Dominus de sorde rubi .

V s.

V.4.

400. Si: mas a carça, que he hu espinheyro, tem coração? Ahi vereis vos, que he To.HI.

tao natural (digamos affi) reprimir Deos a attividade do fogo, quando està no coração, em que elle prende, que, ainda quando o coração he tão improprio, etao metaforico, como o de húa planta, basta fer (do modo, que he) coracao, para Deos o prefervar das attividades do fogo. As plantas tambem fe animao, tambem vivem : e por boa confequencia tambem tem seo principio da mesma vida, que lograo. Neste principio poes de vida, de que lograva a çarça, pelo que tinha de coração, eftava Deos, pelo que tem de amor: e com a sua assistencia affi o confortava, que o fazia prevalecer contra a morte, que lhe ameaçava o fogo . Dobravafe-lhe à carca com esta presença a insensibilidade, e à que tinha por natureza, lhe accrecia outra por razao do Senhor, que em si tinha: estava toda tao verde, tao frefca, e tao vicosa entre as chamas, como se estivera plantada junto das aguas, diz Filo: Quafi flamma , perinde ac fonte Phillib. defaper manante rigaretur , vi+ 1 de vit. ridior vila.

Gg

Ser. 72.

### S. IV.

401. Ah coração de Lourenço! Se estes effeytos obrou Deos, ou a sua caridade em hū coração tão metatorico, e tao impropriamente coração, como o de hua carça; que effeytos faria em hú coração tão coração, como o de S. Lourenço? Se o amor de Deos em hú coração incapaz de amar, affi rebateo os ardores do fogo; como os nao rebateria em hú coração tão amante, e tao chevo do mesmo amor? Este foy poes, o que lhe fez nao fentir a S. Lourenço os incendios: esta a razao, e a causa de estar tao seguro, e tao impassivel entre as chamas: Divino Laurentius (dif-Ambr. se Santo Ambrosio) igne succensus, flammarum non sensit incendium: O, dum Christi ardet desiderio, persecutoris pæna non ardet.

402. Estava S. Lourenço nas suas Grelhas, como os tres Meninos na fornalha, e como a carça entre as chamas. Se a os Meninos as brazas lhe pareciao rosas, no sentir de Theodoreto, Per ignitos carbones quasi per quasdam rosas; rosas

erao para S. Lourenço as suas Grelhas, no sentir de S. Pedro Damiao: Laurentius tamquam Da. fersuper candentia lilia, vel cro- sand. ceos rosarum flores. Se o fogo era para a carca agua, que lhe regava a planta, como disse Filo, Quafi flamma, perinde ac fonte desuper manante, rigaretur; agua era tambem para Lourenço o seo sogo, que lhe servia de refrigerio ao coração, como disse S. Maximo: Transibat per ignem, O. aquam Beatus Laurentius, cum Hom.10. cælestis irrigui vitalis unda per-

funderet.

403. Ainda assi, não foy de todo ociofo o fogo com-S. Lourenço; porque, se bem perdeo para com elle os ardores, com tudo servio-o com fuas luzes; que essas lhe deyxou o amor de Deos, para dellas formar a feo fervo os resplandores. E, como erao tantas as chamas, forao as luzes tantas, que converterao a mesma novte em hum claro dia. Assi o dizia sobre as suas Grelhas o Santo, zombando com o Tyranno, ou zombando delle: Mea nox obscurum non babet; fedomnia in luce elarescunt: non timeo tormenta tua; Não re cances, o Ty-

ran-

ranno, dizia elle, em atiçar tanto este sogo; porque me nao serve de tormento, senao de gloria. Entre ti, e mi repartio o sogo os seos esseytos; o atormentar, e o luzir: os tormentos todos sao teos: Tormenta tua: as luzes sao todas minhas: Mea nox obscurum non babet; sed omnia in luce clarescunt.

404. Foy nesta occasiao o

fogo de S. Lourenço, por beneficio da caridade, contrario nos effeytos ao do Inferno, de quem a mesma caridade he emula, como diz Salamao: Cant. 3.6. Dura ficut infernus æmulatio: mas netta occasiao mais, do que em outras. O Inferno faz, que o seo fogo so tenha ardores, e nao luzes: tira-lhe tudo, o que pòde ter de luzido; deyxa-lhe sò o que por natureza tem de ardente: conferva-lhe o que para os condennados serve de tormento; priva-o do que lhes pode ser de allivio: Gebeuna flamma (diz S. Gregorio) ne-Greg. quaquam lucet ad confolationis gratiam; & tamen lucet ad panam. Isto faz o Inferno no fogo dos condennados. E que fez o amor no de Lourenço? Com a emulação mais propria fez os effeytos contrarios: fez

que tivesse sò luzes, e nao ardores: tirou-lhe tudo, o que tinha de ardente; deyxou-lhe sò o que tinha de luzido: privou-o do que podia fer tormento, e pena; conservoulhe o que podia servir de premio, e de coroa. Das chamas the formou a S. Lourenço os rayos, e dos rayos a diadema: servindo assi os mesmos instrumentos do supplicio para honra, e gloria do seo triunfo, como disse S. Leao Papa: Leo Pap. In honorem transcrunt triumphi, etiam instrumenta supplicii .

### S. V ....

1. 6 T 1. 405. Oh quanto importa o estar com Deos, e ter a Deos no coração por meyo de hua perfeyta caridade! Sabeis, almas, a razao, porque sentis ranto qualquer togo de tribulação? Porque não arde em vos o do amor de Deos: fe ardèra em nos este fogo; se amàramos de coração a Deos; fe estiveramos sempre com elle; logo nao fentiriamos os trabalhos, por grandes que fossem: Ubi amor oft, labor Aug. non est, pana non est, disse Santo Agostinho. Toda a dif-Gg 2 te-

ferença de fentirem huns nesta vida os trabalhos, e outros não, sendo muytas vezes os meimos, esta em amar, e. nao amar a Deos: quem ama, nao sente; e quem sente, nao ama. Por conveniencia propria deviamos todos andar com Deos, e amallo de coração. Todos queremos ir ao Ceo: todos entrar no Parailo: mas nao pode ser, sem passar pelo fogo. No Paraiso da Terra lhe poz Deos à porta hû-Querubim com hua espada de Gen. 3. fago: Collocavit ante paradifum ... Cherubim, & flammeum gladium. A' porta do Paraiso do Ceo também està outro; e ninguem pode passar, sem ser Pfalm. pelo fogo da fua espada: Transivimus per ignem, & aquam: & eduxisti nos in refrigerium, dizem os que ja estao das portas a dentro. Este sogo savos trabalhos , as entermidades, a pobreza, e qualquer outro genero de tribulação, e molestia; das muytas, que nesta yida se padecem: e por muytas destas tribulações, e molestias he que se entra no Rey-Ad. 14\_no dos Ceos: Per multas tribulationes oportet nos intrarc in regnum Dei. E nao he conveniencia passar por estas moles-

tias, e tribulações da vida, sem as sentir? nao he conveniencia passar por este sogo, sem nelle arder? Poes essa conveniencia traz comfigo o andar com Deos, e trazello no coração por meyo de húa verdadeyra caridade. Quem ama verdadeyramente a Deos, quem o tem comfigo por húperseyto amor, tao sora està de sentir qualquer trabalho, e molestia desta vida, que antes experimenta nelle recreação, e allivio:

406: Não entenderão todos bem esta verdade, mas s Da amantem; & sentit quod dico, direy com Santo Agof- 16. tinho em semelhante doutri-, Joan. na: Dai-me vôs quem ame verdadeyramente a Deos; que elle entenderà ser assi, o que digo. Hūa das almas mais amantes de Deos, foy a dos Cantares, e vede o que pedia, defejava debaxo da fua muyto usada metafora: Surge Cant. 4. Aquilo, & veni Auster, perstu 16. hortum meum, & fluant aromata illias: Levantem-se os ventos Norte, e Sul, soprem ambos rijamente no meo jardim, para que as flores delle, melhor recendam, e se exhalem todas em fragancias. Se

hà

hà ventos, que sejao mais oppostos, e contrarios a o mimo das flores, fao effes dous: hū as corta, outro as murcha, e ambos as descompoem da fua graça, e fermofura: Marcescebat , flante austro , li-Heliod. lium, & purpura viole in pallorem fenfim migrabat , diffe com especialidade do Sul S.Jeponymo. Poes eftes fao os ventos, que a Esposa quer para as flores do feo jardim, Surge Aquilo , & veni Aufter ? Si; e fabia muy bem o que querias Por estas flores se entendem as almas justas, e amantes do Esposo, assi como pelo jardim se entende tambem a Igreia: e para as flores defta cafta, ou para esta casta de flores, os ventos mais contrarios são os mais beneficos: para femelhantes almas as tribulações, e trabalhos fao refriperio: as mortificações, que mais as cortao, e mais defeccao, essas as fazem mais crecer, com essas se dao melhor: entao dao hu bom, e suave cheyro de si : Et fluant aromata illius . Mas porque ? Porque entre estas mesmas almas

fe acha Deos.com o feo amor :

entre estas taes flores se vè

amado, o que he tanto feo

amante : Dilectus meus mibi , Cant. 2, & ego illi , qui pafcitur inten 16. lilia .

#### 9. VI.

407. Discorrey pelas almas mais amantes de Deos, e em que Deos mòra por hú perfeyto amor, e fejao ellas, as que com a sua propria experiencia testimunhem desta verdade e porque feria nunca acabar. ouvir a todas, ouçamos sò a duas, a de hum David, e a de hu S. Paulo, que forao das mais amantes, na Ley Escritta, e na da Graca. Digia David, que ainda que os feos trabalhos, e tribulações fossem a montes, ou ainda que de monte a monte fossem as suas perseguições : ainda que competificm com as ondas do mar. quando mais embravecidas, e furiofas , nada lhe metteria medo, nem horror: Propter- Plalm eà non timebimus , dum tur- 15. 3. babitur terra . & transferentur montes in cor maris: fonue-

runt , & turbate funt aque . 408. Ora ja sabemos o valor de David : bem conhecido he o feo coração : jà fabemos, que despedaçava Ussos, e desquevxava Leoens : mas ain-

da

hir.

da affi occafioes houve, emque fugio de medo; huas vezes de Saul, e outras / que he mais ) tambem de Absalao. Poes teme-se de hu homem; tem medo de seo proprio filho; foge a ambos; e agora tao intrepido, tao animofo, e tao seguro de si, que desafia as melmas perleguições, e trabalhos; ainda que sejao a montes? Si; porque se confiderava com o feo Deos . Re-V. 16 3 parai no Proptered , a que le refere : Deus noster refugium , & virtus, adjutor in tribulationibus : proptereà non timebimus. Eu tenho a Deos comigo, dizia David; e tenho-o como meo, por meyo do meo amor, e caridade; Deus nofter : tenho-o comigo nos meos trabalhos, e nas tribulações, que je me offerecem: Deus nofter refugium, adjutor in tribulationibus: poes não hà, que temer : Proptereà non timebimus : porque com esta assistencia, e esteamor, nao são para mi de moleftia essas tribulacoes, e esses trabalhos; sao de recreação, fão de gosto, fao de allivio : Adjutor in tribulationibus : Plus præbens folasii (glossa S.Joao Chrysostomo) Plus prabens folatii ex ope

latà, quàm fit molestia ex affictionibus . Ifto dizia David.

409. E que dizia S. Paulo? Quis nos separabst à charitate 44 Rom. Christit tribulatiotan angustiat 8 31-37. an fames ? an nuditas ? an periculum? an persecutio ? an gladius?...Sed in his omnibus luperamus: Quem me poderà apartar da caridade, e amor de Christo? a tribulação, a angustia, a fome, a defnudez, o perigo, a perfeguição, a. espada ? Tudo islo he pouco, para me vencer : Sed in his omnibus superamus . Grande animo, e grande valor de S. Paulo! Mas eu nao-no tenho com toda a fua Efpada. nem por mais valente, nem por mais animolo, que meo Padre S. Pedro: e mais, fem embargo de que este tambem dizia, que nada o apartaria. de Chrifto, e que, fe fosse necessario perder a vida, o nao largaria; com tudo por húa leve perieguiçaozinha, por hua pequena tribulação, em que se vio, deyxou a Christo, e là foy todo o animo, e toda a valentia. E nao poderia fucceder o mesmo a S. Paulo? Nao, diz o Apostolo; evede o feo discurso: Eu amo a Christo: (iffo suppoem o Quis

me

me separabit à charitate Christi) por este amor, e caridade tenho-o tanto comigo, que jà eu nao vivo; vive elle emmi: Vivo autem jam non ego; vivit verd in me Christus: a que me poderia separar delle, erao os trabalhos por trabalhos; as perseguições, a pobreza, a fome, e as mais molestias, que nesta vida se chorao, e se padecem, pelo que todas ellas tem de pena, de afflição, e de tormento: poes seguro estou de nada me apartar de Christo; porque nemtormento, nem affliçao, nem pena, causa of todas essas adverfidades, a quem se ve com. Christo, e vive com elle por meyo dehua caridade perteyta. Poderme-hà apartar de Christa o que nelle me dà muyto gosto, muyta consolação, e hú contentamento superabundante ? He certo que nao: poes isso me causao as tribulações, e trabalhos, em quanto estou com elle: Repletus sum consolatione, superabundo gaudio in omni tribulatione nostrà. Meo Padre S. Pedro, sem embargo do seo fervor, o que lhe fez o mal, foy esfriar na caridade, e ir-se pondo pouco a pouco longe de

Christo: Sequebatur eum à lon- Manb. ge: por isso o seo trabalho, e 29.18. perseguiçad, que o achou neste longe, e com a caridade tad fria, soy perseguiçad, e trabalho, que o venceo, e sez cahir.

410. Vede agora, se he, ou nao, conveniencia para deyxar de padecer o muyto, que hà que padecer nesta vida, estar sempre com Deos, e ter fervorosa sempre a caridade? e vede tambem, jà sem admiração,o porque não sentio hoje S. Lourenço o fogo das suas Grelhas, mas antes gozofo, e alegre estava no meyo do incendio, como se estivera no Paraiso. Assi havia de ser, porque emfim estava com Deos, e o tinha muyto comfigo: Ubi sum ego, illic & minister meus erit. Mas que importa? que se livrou do fogo de Valeriano, nao escapou ao fogo do amor, e da caridade, que ultimamente lhe veyo a tirar a vida, segundo a outra parte do nosso Thema.

S.VII.

## S. VII.

Qui mibi ministrat, me sequatur : Per mortem.

411. Duas vittorias alcancou neste dia o fogo do Amor Divino; hua do fogo material, tirando-lhe a attividade; outra de S. Lourenço, itirandothe a vida: mas antes por islo mesmo privou da sua attividade a o fogo material, para que, ficando elle no campo sò por sò com Lourenço, fosse sem duvida sua a vittoria, e o triunfo. De amor foy poes o Martyrio de S. Lourenço, co mesmo amor soy, o que em outro mayor incendio lhe deo a morte; que tambem o amor de Deos he em certo modo tyranno, que martyriza: tambem inventatormentos, com que matta. Diga-o hu Santo Agostinho, a quem asseteou o coração, como elle amorosamente se queyxava: Sagit-9 confes. taveras tu cor nostrum charitatetuà: diga-o meo Padre S.Filippe Neri, a quem quebrou as costellas: diga-o hūS.Francisco, a quem encheo de Chagas: diga-o hua Santa Teresa, a quem passou o peyto com hū dardo: diga-o emfim entre outras hua Santa Catharina de Sena, a quem coro-ou de espinhos.

412. Mas hoje passou a mais a fua tyrannia; porque a eftes amantes ainda com os tormentos lhes confervou a vida; porèm a Lourenço tiroulha, abrazando-o em hū incendio. Nem pòdia deyxar de ser, do modo, que o mesmo amor lhe foy dispondo a fogueyra. Que outra cousa forao aquelles heroycos attos de caridade, que exercitou poucoantes da fua morte? aquelle dar pelo amor de Deos a os pobres tudo, que tinha? aquelle lavar-lhe muytas vezes os pès ? aquelle curar dos enfermos nas doenças, que padeciao? a quelle trabalhar tanto pela conversão dos mesmos, que o injuriavao? que outra cousa erao todos estes attos rao admicaveis de caridade senao brazas acezas, que o amor the hia introduzindo no coração? Que erao aquellas ansias tao grandes de padecer por quem amava; que sò era consolação o dizerem-lhe, estavao ja os tormentos muy perto; senao vehementes chamas, que o mesmo amor no

pey-

peyto lhe ateava? E de hum fogo com chamas tao vehementes, e com brazas tao acezas, que se havia de seguir, senao a morte?

413. Fortis est ut mors di-Cant. 8. lestro, disse Salamao: He o amor forte, como a morte; porque, assi como esta tira sem remedio a vida, assi tambem o amor. E em que funda o Sabio a semelhança, ou que razao aponta de tao igual fortaleza? Lampades ejus (accrecenta elle) Lampades ejus, lampades ignis, atque flammarum: In Bib. lem outros: Prunæ ejus, prunæ ignitæ, flammæ vehementi/simæ: Porque sao muy encendidas as suas brazas, são vehementissimas as suas chamas: e onde hà estas chamas, e estas brazas, tanto tira a vida o amor, como a morte: ambos são males sem remedio: hū, e outro contrario, igualmente fortes: Fortis est ut mors dilectio. Sendo poes tao ardentes as brazas, e tao vehementes as chamas do amor de S. Lourenço para com Deos; como lhe nao havia este de tirar a vida? Com o fogo material mostrou-se, como diziamos, o amor de Lourenço emulo do inferno: com o mef-

To,III.

mo Santo mostrou-se forte, como a morte: Fortis est ut cant. 8.
mors dilectio: dura sicut infer- 6.
nus amulatio.

## S. VIII.

414. Porèm jà eu nao reparo tanto na morte, como no rigor della. Houve-se o amor de Deos com S.Lourenço com aquelle mesmo rigor, comque se hà muytas vezes, com quem o offende, a sua Justiça. Da Justiça de Deos, diz David, que, quando chega. a aguçar as suas settas, logo estas trazem comfigo brazas, e chamas afioladoras, comque abraza, com que matta, com que consumme: Sagittæ Pfalm. potentis acuta, cum carbonibus 119. 4. desolatoriis. Assi he . Aguçou a Justiça as settas da sua ira contra Nadab, e Abiu; abrazou-os em fogo: aguçou- 10. 10. as contra os Ifraelitas; e a 11, 1, hua grande parte delles affogou em chamas: ha-de emfim aguçallas contra o Mundo todo no ultimo de seos dias, e hà de ser universal a sua assolaçaő em hűa geral fogueyra... Tal o amor de Deos com S. Lourenço; que tambem joga as mesmas armas, settas, e fo-Hh

CINE VI

e fogo: assi aguçou o amor as suas settas contra este coração amante, que todo o acendeo em brazas, todo o abrazou em chamas : podendo nòs dizer delle, o que David da Justica Divina: Sagittæ amoris acutæ, cum carbonibus desolatoriis .

415. Mas nao parou aqui

Pfalm. 34. gE. Tirin.

Aug.

a semelhança; que esta parece foy a occasiao, em que a Justiça, e o Amor se abraçarao: Justitia, O pax: ou, como le Tirino: Justitia, & amor osculata sunt. Da Justica diz Santo Agostinho, que as brazas, e chamas, com que assola, e matta, as fòrma em modo de leyto : assi comentaaquelle Cum carbonibus de olatoriis. Cum carbonibus (diz elle) in letti formam constrattis: alludindo por ventura a o castigo, que a mesma Justica... Apos.2. ameaçou no Apocalypse: &cce mittameam in lectum. Mas, seja qual for a alluzao, o que sey he, que desta sorte abrazou o amor a S. Lourenço. De brazas, e chamas lhe formou o leyto, fazendo-lhe jà a cama para o incendio: deytouo sobre huas Grelhas; porque

nem sempre he de flores o seo

thalamo: e ahi de tal forte o

acendeo, assi o abrazou, que lhe tirou a vida: e nao he muyto, que, sendo este o leyto, nelle descançasse assi Lourenco, dormindo em o Senhor. Desatou-se emfim do corpo o feo espirito com a vehemencia de tal fogo, e formando azas das suas mesmas chamas; que isso tem este fogo, que as mesmas chamas, com que abraza, são azas, com que se voa: por isso aquelle Lampades ejus, lampades ignis, atque flammarum, vertem os Settenta: Alæ ejus, alæ ignis: As suas azas são azas de fogo: formando, digo, azas das mesmas chamas, voou para Deos com mais velocidade, que o fogo material para o seo centro.

416. Ide embora, ò Espirito mais que humano: diegozar da Coroa, que tendes bem merecida pelo muyto, que amastes em vida. Se para todos, os que amao, està depositada no Ceo húa Coroa de justica, como diz o Apostolo; de justiça se vos deve hua grande Coroa; poes foy com tantos excessos grande o voslo amor. Ide ser coroado, sendo o vencido; porque, quando assi vencido, entao sois triunfante. Mais luzido subis

com

com essas azas de chamas, que Elias na sua Carroça de fogo; e tanto mais, quanto he melhor o Paraiso, para onde subis. Serafim me pareceis melhor agora, nao sò por abrazado, senao porque, se elles da mesma Cruz, que formavao de suas pennas, formavao juntamente as azas, com que voavaõ a Deos; vòs das voffas mesmas chamas formais tambem as azas, com que voais a elle. Mas outra mais altahe a vossa semelhança: com Christo vos pareceis; porque, se o muyto amor aos homens deo a Christo a morte, o muyto amor a Christo vos tirou a vòs a vida. Ide poes seguir nessa eterna vida, a quem assi seguistes em tao gloriosa morte: Qui mibi ministrat, me fequatur: Per mortem .

## S. IX.

417. E vòs, à Almas cobardes, e pusilanimes, nao tenhais medo de amar a Deos: ainda que o seo amor assi tyranniza, assi atormenta, eassi matta; nao vos enganneis; porque esses mesmos martyrios sao doces, suaves esses tormentos, e essa morte precio-

sa. Haveis de saber, que, se fere o amor com dardos, com settas, são as feridas de ouro; porque de ouro são tambem os instrumentos, como ainda do amor profano disseo seo Poeta: Vulnus, quod facit, auratum est, & cuspide fulget acutà: se rompe as costellas, he para desatogar mais o coração: se enche de chagas, he abrir mais boccas, para dar fahida às lavaredas: se pica com espinhos, he dar fangrias, para mitigar melhor a febre: se emfim matta, he para dar outra melhor vida. Ninguem ategora padeceo tormentos do amor, que não desejasse padecer mais : ninguem soube, que cousa era amar, que não desejasse morrer.

418. Assi o Esposo, como a Esposa dos Cantàres, ambos padecerao violencias do amor: ambos se queyxàrao das suas tyranias. Ella, que o amor a tinha enferma nas ausencias do amado: Ut nuntietis ei, quia amore langueo: elle, que com húa sò vista de seos olhos o tinha duas vezes serido: Vul-c.4.9. nerasti cor meum, soror measin uno oculorum tuorum. Suc-

Hh 2 ce-

tanto do Esposo os olhos a Esposa: e que sez hum, e outro nestes casos? A Esposa pedio-C. 8. 14. lhe, que se ausentasse: Fuge dilecte mi: o Esposo, que lhe C. 6. 12. voltasse os olhos: Revertere, revertere Sulamitis,...ut intueamur te: Poes, se ategora todas as quevxas erao das vistas, e das ausencias: se todo o tormento da Esposa estava na ausencia do Esposo; e todo o martyrio do Esposo nos olhos da Esposa; como se pedem novas ausencias, e novas vistas: Fuge: Revertere? Porque, ainda que martyrio, tormento, era tormento, e martyrio do amor: e quemestes hua vez padece, deseja padecer mais. Va-se o Esposo, dizia a Esposa, para sentir outra vez a sua ausencia: Fuge dilecte mi : ponha em mios olhos a Esposa, dizia o Esposo, para levar eu outras feridas: Revertere, ut intucamur te. Assi deseja padecer às maos do amor, quem hua vez chegou a experimentar os feos tormentos.

cedeo em húa occasiao ter a

Esposa presente a o Esposo:

fuccedeo em outra apartar hū

419. Poes não he menos o desejo de morrer, para quem sabe, que cousa he o amar. Efses erao os ansiosos suspiros de Teresa: Morro, porque nao morro. Esses os ays sentidos de David, quando considerava longe ainda a fua morte : Hei mibi, quia incolatus Psalm. meus prolongatus est. Essa to- 119.5. da a cobiça de Paulo: Cupio difsolvi. Esses os repetidos desejos de Christo: Desiderio desi- Luc. 12. deravi. E essas tambem as ansias de seo servo Lourenço: Quò progrederis sine filio, pa-Brew. ter? Rom.

420. Não hà logo que temer este amor por tyrano; nem que ter medo a os seos martyrios, e tormentos. E fenao, gostemo-lo nòs; e logo veremos, como he suave, ainda quando atormenta: experimentemo-lo; e logo acharemos, como vivifica, ainda quando matta. E, se hà de começar algum dia esta experiencia, e esta prova, sejahoje. Hoje diz Santo Ambrofio, que com o fogo, em que se abrazou S.Lourenço, ardèrao os corações de todos os Fièis: Laurentius eo lumine, Ambr. quo ipse succensus est, omnium serm. s. Christianorum corda calefacit. Quando poes ardem todos os corações, não fiquem por ar-

der

der os noffos. Ponhamo-nos bem junto a o incendio defle Santo, que poderá fer, nos falte delle algüa faifca: poderá fer, que por vizinhança-participemos alguma das fuas chamas. As plantas circumvezinhas àquella çarça, quevio arder, ou nao arder, Moyfos, dizem muytos, que tambem ardiaō, é eflavao muy femelhantes à mefima çarça...

Ponhamo-nos poes tambem junto a eftoutra çarça; poderà fer, que, por vizinhos aella, tenhamos a ventura daquellas plantas: poderà fer, que tambem ardamos. E oh que ditofos feremos, fe nos acontecer affi! Ditofos nesta vida, em quanto durar em nos esse amor: e ditofos na outra, em que nos duraremos nelle eternamente.





# ERMA

Do Grande Patriarca

## S. FILIPPE NERI,

Prègado no Anno de 1709.

Concorrendo no mesmo dia a sua Festa com a da Santissima Trindade, e fazendo-a a Rainha Nossa Senhora, com o Santissimo exposto.

Et lucerne ardentes in manibus vestris. Luc. 12.

S. I.

42I.



Ue alegre, e que fermoso dia! (Todo Poderoso, todo Sabio, e todo A-

mante Senhor) Que alegre, e que fermoso dia! Se o dia

de hoje fallara com outro dia, como diz David se fallao os dias entre fi , Dies diei eruttat Pfahn. verbum, com hū sò fallàra; 18.3. porque sò com elle se correspondèra. O dia mais alegre, dos que atè aqui logrou o Mundo, foy aquelle, em que, por feliz annuncio de haver de nacer no mesmo Mundo o Divino Sol de Justiça, appare-

cèrao nelle tres Soes, segungo refere de outros o nosso Ba-Bar. ronio: Tres foles effe vifos, post Appar. Plinium, Dio testatur: e, ic fol. 10. hū sò basta para alegrar o Mundo; poes elle he, o que faz rir os prados, fallar as flores, cantar as aves; elle, o que doura os montes, torna crystalinas as aguas; emsimelle, o que, desterrando as triftes sombras da noyte, faz a Terra vistosa, banhando-a toda de suas luzes; que fariao. juntos tres Soes ? Diga embora o Chronista Sagrado, que nao houve, nem dantes, nem depoes mayor dia, que quando a o mandado de Josuè pa-Josue 10. rou o Sol, Non fuit antea, nec posteà tam longa dies, que,

> ção no realce das luzes. 422. Tirou-lhe porèm a fingularidade o dia de hoje; porque nelle vejo rayar outros tres Soes no animado Ceo de meo Grande Patriarca S. Filippe Neri; e por esta excellencia, e prerogativa fingularmente Grande. Todos os mais Santos, disse Christo Senhor Nosso, que se revesteria dos resplandores do Sol no Reyno

> > . . . .

feesse dia foy o mayor no nu-

mero, ou na extensão das ho-

ras, este o foy sem compara-

do Ceo: Justi fulgebunt, sicut Mattb. fol, in regno Patris corunt; 13.43. porque todos na outra vida vestem do mesmo panno, que Deos: Amictus lumine, sicut Psalm. vestimento: mas he S. Filippe Neri tao singularmente Grande entre os mais Santos, que, fahindo curtas as luzes todas de hū Sol unico, para se lhe cortar a sua gala, ainda nesta vida; forao necessarios tres Soes para se lhe formar o luzimento. Tanta he a sua Grandeza.

423. Quando o Sabio no Capitulo 43. do Ecclesiastico quiz mostrar a Grandeza do Creador pela das Creaturas, começou pelo Firmamento; foy discorrendo pelos Astros; e, quando chegou a o Sol, que queria fosse Symbolo, e Figura fua mais notavel; femembargo de dizer, era hua fabrica admiravel, e obra propria do Altissimo, Vas admi- Eccli.43. rabile, opus Excelsi; parecen- 1do-lhe ainda assi Geroglysico diminuto para symbolizar Grandeza tanta, ideou-o tres Soes, triplicando-lhe as luzes, e tresdobrando-lhe os rayos: Tripliciter fol exurens montes, V.4. radios igneos exussians, & refulgens radiis suis obcacat oculos:

los: e sò affi lhe pareceo expressava melhor, e mais dignamente a Grandeza de Deos, que o creou: Magnus Dominus, qui fecit illum.

424. Da mesma sorte Deos com S. Filippe. Ainda fendo o Sol obra sua tao admiravel; aindaque chevo de tao refulgentes luzes, e ardentes rayos; quando a todos os mais Santos servia de resplandor, e luzimento; como se, sendo hū sò, fosse muy curto Symbolo para mostrar ao Mundo a Grandeza deste seo Servo, expressou-a em tres Soes: podendose-lhe accomodar a S. Filippe em fentido muyto verdadevro o mesmo do Ecclesiastico: Tripliciter fol .... radios igness exussians, & refulgens radiis suis obcecat oculos.

425. Nao pareça encarecimento, nem apaxonado amor de Filho, que quer engrandecer, mais do que deve, a seo Pae. Olhai para a Vida de S. Filippe Neri, e testimunhareis com os olhos esta mesma verdade. Vello-heis com hū Sol, servindo-lhe de Coroa, e de Resplandor à cabeça, co-Via Lad. mo se via muytas vezes: Ca-

c. 21. in pite, solisinstar, cælesti splendore redimito, diz hu de seos

Escrittores. Vello-heis com outro Sol na maó direyta, como o virao muytos, fegundo o que testifica Thomas Bossio, e como o via Vicente Lantèro Arcebispo da Raguza, quando fuccedia beyjar-lhe a mesma mao : Apprehensam ejus Ad.s. dexteram reverenter osculatur, Vit.2 50. quam quidem solari radio splen- 361. didiorem intuetur. Vello-heis emfim com outro Sol cercando-o todo de luzes, e rayos, como o vio Gregorio Ozes, que depoes foy da sagrada Familia Dominicana: Vidit in sublime elatum, & clari/simo splendore circumdatum: e era o modo, com que ordinariamente se via o Santo, diz a Igreja na Bulla da fua Canonização: Frequenter totus undique splendore circumfusus elevabatur. Donde vireis a ver em S. Filippe juntas tres maravilhas; a de Christo no Thabor: Refplenduit facies ejus ficut fol: a daquella prodigiosa Mulher no Apocalypse: Mulier amicta sole: e no mesmo Apocalypse a daquelle admiravel Homem, que tinha luzida, e refulgente a mão direyta: com a differença porèm, ou com o excesso; que, o que nella eraó luzes de Estrellas, Et babe- 16.

bat

Mattb.

Apoc.

bat in dextera fua stellas; erao na de Filippe rayos do Sol: Apprebensam dexteram solari radio splendidiorem intuetur.

426. Não he logo encarecimento, nem affeyçao sò de Filho, dizer que meo Grande Patriarca S. Filippe Neri fe representa hoje com triplicados rayos, e tresdobradas luves de tres Soes, muyto conformes ao do Ecclefiastico : Tripliciter fol radios igneos exufflans , Acrecentai agora, que o Radios igneos exufflans he synonymo de Exastuans, que val o mesmo que Filippus; e lede fem temor de cenfura : Tripliciter fol Filippus refulgens, radiis fuis obcacat ocu-

427. Mas, antes que paffemos daqui, e Filippe, por Sol triplicado em fias luzes, cega os olhos, "Radiir fuis obceata osulor, quem poderà cego a tantas luzes atinar como difeurio em focos louvores? Necessario he, que nos valhamos primeyro de algia sombra: e seja aquella mesma, que temperou os rayos, e resplandores do Sol de Justiça, paradelle formar conceyro, concebendo-o em seo Ventre parissimo, a cheya toda de Gra-To. III.

bas .

ca: Spiritus Sanctus fuperve- Luc. s. niet int e, Ed virtus Altiffini 35niet int e, Ed virtus Altiffini 35niet int e, Ed virtus Altiffini 35niet int e, Ed virtus Altifini 35niet int e, e (epa a messa Senhora a valiapara esta graça. Ave Maria.

#### S. II.

428. As' luzes de tres Soes fe nos reprefenta hoje Grande meo Santo Patriarca. Mas, fe o Sol he unico, e por iffo mesmo Sol, Sol quia solus : se por fingular, e fem fegundo, fe decifra nelle a famofa, e cèlebre fabula da ave Feniz; como pòde representar-se Filippe com tres Soes? Oh novo Symbolo, e oh admiravel Figura da Santiflima Trindade! Ahi se ve, qual he a Grandeza de Filippe; e ahi se descobre o mysterio tambem. grande, com que no mesmo dia de hoje (pequeno theatro por certo para tao grandes representações ) concorrem as duas Solennidades; a do mesmo Mysterio altistimo da Santiffima Trindade, e a de meo Patriarca Santo . E , fendo affi que noutras concurrencias na5 tem , nem pode ter lugar a menor Solennidade, naoce-

de

de hoje de todo a de S. Filippe Neri, tendo seu lugar com a da mesma Trindade Santissima. Não querem as tres Divinas Pessoas sique fora de todo no seo dia S. Filippe. E porque? Porque tudo he Trindade: hua na realidade; outra na representação: hua em Pessoas; outra em Soes; Tri-

pliciter fal .

26.

429. Assi como na formação do primeyro Homem fe empenharao as tres Divinas Pessoas em o sazerem à sua imagem, e semelhança no ser Genes. 1. da Natureza, Faciamus hominem ad imaginem, & similitudinem nostram; affi foy empenho seo fazer a S. Filippe hu Retratto ou Imagem sua no ser da Graça: e sahio o Retratto tao perfeyto, e a Imagem tao semelhante, que bem pòde apparecer à vista do seo Prototypo . E , nem para mayor gloria do meo Santo, e demostração da sua Grandeza, nem para mais adequada combinação das duas Solennidades do dia, quero outro Assumpto, que fazer patente às luzes dos tres Soes este mesmo Retratto, e mostrar a perfeyçaő defta Imagem.

430. Para o fazer com cla-

reza, sem embargo de tanta luz, notai da parte do Sol tres. propriedades; e da parte da Santissima Trindade tres Attributos. Da parte do Sol as propriedades da Virtude, da Luz, e do Calor: da parte da Santissima Trindade os Attributos do Poder, da Sabedoria, e do Amor: o Poder attribuido especialmente à Pesfoa do Padre; a Sabedoria à do Filho; e o Amor à do Efpirito Santo, Vereis poes com admiravel consonancia do que temos ditto a S. Filippe Neri Retratto semelhante do Padre Eterno, em guanto este lhe concedeo o seo Poder, pondo-lhe na sua mao a mesma Omnipotencia, que se lhe appropria; e isso denotava a Virtude daquelle Sol na mão direyta: Retratto semelhante ao Filho, em quanto este lhe communicou a fua Sabedoria, representada na luz do Sol, com que lhe coroou a cabeça: Retratto emfim semelhante ao Espirito Santo, em quanto este lhe communicou o seo Amor, fignificado no calor do Sol, com que o cercava. Assi se vem hoje mysteriosamente decifrados os tres Soes, com que em vida se representava meo Patriarca S. Filippe Neri · e concordadas também as duas Solennidades de tao

grande dia.

431. Sò parece se nao vem. nem os tres Soes, nem as tres Divinas Peffoas no Evange-Iho, que ouvimos. Mas fi se vem, je o mejmo Evangelho fe vir tambem com mais aloua attenção: algua luz nos dà daquelles tres Soes, e algua fombra temos nelle deste Mysterio. Primevramente ià temos duas luzes nas duas ardentes tochas, com que o Evangelho, ou nelle a Igreja nos propoem a S. Filippe: Et lu-

cerna ardentes in manibus veftris. Duas fi: mas falta a tercevra luz, ou a tercevra tocha . Nao falta : porque a tem o mesmo S. Filippe Neri Joan. 5. em fi : Ille erat lucerna urdens,

25.

& lucens: Elle com as duas tochas nas maos he a tercevra... tocha luminofa, e ardente ; porque isso quer dizer Neri: Id elt lucerna : e nestas tres ardentes tochas se representao aquelles tres abragados Soes .

432. Tambem no mesmo Evangelho se propoem tres principaes peffoas; a do Senhor, que voltava das Vodas,

Zuc. 22. ou desposorios ; Expettantibus 26.

dominum fuum, quando revertatur à nupsiis : a de hu Pac de familias : Quoniam fi sciret V. 19. paterfamilias : e a do Filho do homem : Filius bominis ve- V. 40. niet . E . fem fer necessaria . muyta accomodação, tendes na pessoa do Esposo a do Espirito Santo: na do Pae de familias a do Eterno Padre: e na do Filho do homem o mefmo Filho de Deos . Entremos poes jà a ver como estas tres Divinas Peffoas fizerao Retratto feo muy femelhante a S. Filippe Neri por meyo daquellas trez luzes, ou da illuminação daquelles tres Soes.

#### S. III.

433. Temos primeyramente a S. Filippe Neri femelhante ao Padre Éterno no seo Poder. em quanto este lhe poz na mão a fua mefina Omnipotencia symbolizada na Virtude daquelle Sol, de que a mesma mao fe vio refulgente: Dexteram folari radio nitidiorem intuetur. Quizerao dizer alguns Theologos, que para o exercicio da nossa liberdade nos puzera Deos a fua Omnipotencia na nossa mao, Deus dat nobis fuam Omnipotentiam,

Ii 2

ficut aliquis dat alteri librum, disserao huns . Deus nobis subjicit Omnipotentiam suam, disserao outros. E nem huns, nem outros disserao bem; como depoes declarou a Santidade de Innocencio XI. Foy fazer muyto vulgar, e muyto commum a todos, o que sò era excellencia, e prerogativa fingular de Filippe; nao em ordem ao mesmo exercicio da Liberdade; porque neste foy S. Filippe, como os mais homens; mas no de obrar prodigios, e maravilhas; porque neste foy fingular entre todos.

434. Bastava para manifesta prova desta verdade a mesma mao prodigiosa de S. Filippe. Dizia della o Cardeal Taruzio, que era mao medicinal; porque tudo curava. Fofse o mal, qual fosse: fosse qualquer trabalho, o que se padecesse; para tudo tinha-S. Filippe a medicina, e o remedio na sua mão. Ou a enfermidade fosse do corpo, ou fosse da alma, em S. Filippe applicando a fua mao, a enfermidade desapparecia, e o enfermo sàrava. Emfim, onde S. Filippe punha a mao, punha Deos a virtude; que tao posta tinha esta virtude na sua mao : podendo-lhe nos por este principio dar o titulo, que à mao de Deos deo David, quando à vista dos prodigios, que obrava, lhe chamou Mao omnipotente, e de hu braço excelso: In manu potenti, or in brachio excelso.

Pfalm.

435. Mas a mayor prova para mi desta mesma Omnipotencia posta na mao de Filippe, nao fao tanto os milagres, e portentos, que obrava, como o modo, com que os fazia. O modo, com que S. Filippe obrava os seos milagres erasò querendo, emandando. Com sò dizer: Quero, ou com sò dizer: Mando, obrava-se a maravilha, fazia-se o milagre. Quatro mezes havia, que padecia hua terrivel quartaa certa Religiosa: mandou esta chamar o Santo, e pedio-lhe rogasse a Deos a livrasse daquelle tao porfiado mal: respondeo o Santo: Eya poes d'amanhaa por diante nao quero que te torne mais a quartaa. Assi o disse, e assi foy . Rompeoselhe hūa veya no peyto a hū Irmao da Congregação: chamou-o Filippe, e disse-lhe: Eu nao quero que tenhas esse mal. Obedeceo o mesmo mal, como pudera obedecer, quem o padecia; porque daquelleponto fe achou de todo fao. Por este modo obrava S. Filippe innumeraveis milagres; que tanto, como isto, tinha no seo querer o obrallos.

E não menos os tinha ao feo mando, e imperio. A outra Religiofa, que havia mais de tres mezes, que padecia hua ardente febre, fallando com ella o Santo mandou à mefina febre, dizendo: Eu te mando, febre, que devxes logo livre esta Creatura de Deos : e. ficou a Religiofa livre . Ao Grande Cefar Baronio lhe fobreveyo tambem hũa grande febre da affiftencia, que, eftando ainda na Congregação, havia fevto a hū enfermo: foube-o S. Filippe, emandou dizer a Baronio, que despedisse a febre: Baronio chevo de confianca, e fè, disse : Febre, eu te mando da parte de Filippe, que te vas . Foy-se a febre, e levantou-se Baronio sao .

436. Oracíte modo de obrar maravilhas so podia fer dequem tinha na fua maő a Omnipotencia, e Poder de Deos; porque sò a fua Omnipotencia, e o feo Poder tem eftemodo de obrar. O poder do homens, quando he grande,

effà em fazerem ontros, o que elle quer, e o que elle manda : affi fe jattou do feo poder aquelle Centuriao do Evange-Iho: Homo fum fub potestate constitutus, babens sub me milites , & dico buic : Vade , & vadit .... Es fervo meo: Fac hoc. & facit . Atè aqui chega o poder dos homens : e às vezes nem aqui chega; porque muytas não basta para fazerem outros , o que querem , e o que mandao os mesmos, que podem. O Poder de Deos porèm e a fua Omnipotencia obra de outro modo; porque bafta\_ querer Deos , bafta mandar , para que, o que elle manda, e quer, se faça, nao por outrem, fenaő per fi .

437. Quis Deos crear a. Luz no principio do Mundo: mandou que le fizelle, e fabio fevita a luz: Distipue Deui: Genfin. Genfin.

im-

imperio. E foy o que mais admirou David, e com que engrandeceo, e louvou a mes-Psalm. ma Omnipotencia: Quia ipse 148.5. dixit, & facta sunt : ipse mandavit, o creata funt. Este he o modo de obrar proprio da Omnipotencia de Deos: e tao proprio, que he argumento o mais evidente, e o mais irrefragavel da mesma Omni-

potencia.

438. Daquelle milagre, que fez Christo sarando ao Leproso, e que refere S. Mattheos, infirirao contra Ario S. Joao Chrysostomo, Santo Ambrosio, Santo Athanasio, Tertulliano, e outros muytos Padres, que Christo tinha o mesmo Poder, e a mesma Omnipotencia com Deos. Mas porque mais deste, do que de outro milagre, esta illação? Não obrava Christo Senhor Nosso outros muytos milagres? não fez outras muytas maravilhas? affi como farou este Leproso, nao curou tambem o outro Paralytico? não deo vista ao outro Cego? nao deo saude milagrosa a outros muytos Enfermos? poes porque senao faz o mesmo argumento destes milagres, que se faz do Leproso? Porque

nenhű era argumento taő manifesto, nem tao evidente, da meima Omnipotencia, como ette: nao pela maravilha, que Christo obrou, senao pelo modo, com que a fez. Chegou o Leprofo a Christo; prostrouse a seos pes, e disse: Senhor, se vòs quereis, podeis sàrarme desta lepra: Domine, si Matth. vis, potes me mundare. Ei- 8.2. tendeo o Senhor a mao, tocou-o, e respondeo-lhe: Quero, e eu te mando, que sares: Extendens Jesus manum, teti- v. z. git eum dicens : Volo : Mundare. Mal acabou o Senhor de dizer estas palavras, quando jà o Leproso estava sao: Et Bid. confestim mundata est lepras ejus. E milagres, que se obrao sò com dizer, Quero; sò com dizer, Mando, Volo: Mundare, são milagres sò (dizem os Santos Padres) de quem he Omnipotente, ou de quem obra com o mesmo Poder de Deos. Recte ex boc loco (diz o doutissimo Maldona- bic. do) veteres Patres probaverunt, quòd quasi proprià, non aliena usus potestate, Volendo, Imperandoque curaverit.

439. Assi obrava aquelle Senhor, a quem o Eterno Padre, tinha dado todo o seo

Po-

Matth.

Poder : Data est mibi omnis potestas: e a quem tinha posto nas maos toda a fua Omnipo-Joan.13. tencia : Omnia dedit ci Pater in manus: e, fe eu veio o mefmo modo de obrar em Filippe, porque nao tirarev desta meima premissa a mesma illação ? Christo obrava assi, porque lhe puzera o Eterno Pae a fua Omnipotencia na fua mao: Omnia dedit ei Pater in manus : e affi obrava Filippe, porque tinha também na fua mao a mefma Omnipotencia: fempre porem com a grande differença; que Christo tinha-a por Natureza, e Filippe por Graca.

> S. IV. 440. Mas nao està ainda.

aqui o mais . O mais que tudo foy, que nao poz Deos nas maős de Filippe só obrar maravilhas, e obrallas do modo, com que elle as obra; fenao obrallas naquillo mesmo, que refervou Deos para fi, como excellencia, e Attributo feo proprio . He Deos por effencia o Principio, e o Fim de Apor. 1. todas as cousas , Ego sum Alpha, & Omega; Principium, & Finis , e affi em testimunho defta excellencia refervou a fi

fempre o principio, e o fim do homem ; a vida, e a morte forao as duas chaves, que nunca lhe fahirao da mao : Et v. s. ecce sum vivens in sacula sacu- Arab. lorum: & apud me sunt claves mortis, & vita, diz o mesmo Oraculo Divino na Licao Arabica . As Chaves do Ceo, e nellas o poder de o abrir, e de o fechar, deo-as a meo Padre S. Pedro : Et tibi dabo cla- Matth. ves regni calorum: as da Vi- 16.19. da porèm, e as da Morte não as fiou de ninguem; porque sò elle quiz fer o arbitro destes dous tempos . Por isso disfe Santo Ambrofio, que outros milagres podem fazellos os homens; (posto que sempre na palavra, e virtude de Deos) porèm reftituir a vida, e mandar com imperio a hu morto, que resucite, sò o Poder, e Omnipotencia Divina o pòde fazer : Liberare à damone, Ambrel. & homines , fed in verbo Dei , lib. 4. in possunt : resurrectionem mortuis 4. Luc. imperare, diving folius est potestatis .

441. Mas efte mesmo podes, estas mesmas chaves, que Deos não fiou de outrem, fiouas sò, e fingularmente de S.Filippe. Metteo-lhe na mao as chaves da Vida, e da Morte,

e nel-

e nellas o poder de abrir, e fechar as suas portas, dando a vida, e a morte, como, e quando lhe parecesse, sò com o querer assi, e sò com o mandar assi. Não vos pareça exageração. Estava jà sem pulsos, e sem falla Mauricio Anerio de hữa gravissima, e mortal enfermidade, quando entrou a visitallo S. Filippe; e, vendoo naquelles ultimos paracifmos, disse aos que lhe assistiao: Eu não quero, que este homem morra desta vez. Poz-lhe mao fobre a cabeça, e no meimo instante recobrou os pulfos, a falla, e a saude. Choravao tambem jà por morta feus parentes a Anna Moroa a tempo, em que entrou Filippe em sua casa: chegou-se o Santo à enferma, poz-lhe a mao fobre a cabeça, e mandoua dizer com elle: Senhor, Filippe me hà mandado que viva; porque nao quer que eu morra. Disse a enferma, ou a moribunda as palavras, e começou logo a melhorar atè se levantar de todo saa. Destes torao outros muytos os casos; que bem mostrao, o quanto tinha na fua mao Filippe a chave da Vida para abrir, e a dar, quando muyto quizesse. Vede

agora como tinha na mao tambem a da Morte.

442. Estava hua Senhora, das mais principaes de Roma, enferma: e, como era Confessada do Santo, assistia-lhe este, visitando-a frequentemente. Sahio hū dia da visita, e no meyo do caminho, que levava, disse aos que o acompanhavao. Pobre Senhora: necessidade tem de que a ajudemos: tornemos a traz. Entrou por casa da enferma: chegoule-lhe à cama; e, animando-a a morrer com conformidade, disse em alta voz: Mando-te, Alma, em nome de Deos, que sayas logo deste Corpo. Expirou a enferma, quando (fegundo a calidade da doença, e conforme ao juizo dos Medicos) podia durar ainda por muytos dias. E disse depoes o Santo, que, se aquella enferma tivesse mais tempo de vida, corria muyto perigo a sua salvação. Eys aqui como tinha tambem Filippe na mao a chave da Morte.

443. Vede agora em hú caso ambos os casos, e juntos
ambos os Poderes de S. Filippe. Morrèra hú moço por nome Paulo, Confessado, que
tinha sido toda a sua vida do

nof-

noflo Santo: vevo efte a tempo, em que jà estavas os de cafa compondo-o para a fepultura : chegou Filippe ao defunto, e, pondo-lhe a mao fobre a testa, o chamou por seo nome, dizendo: Paulo, Paulo: abrio o defunto os olhos, e respondeo : Padre : esteve o Santo fallando com elle na presenca de seo pac Fabricio de Maximis, e dos mais familiares de casa por espaço de meya hora, admirando todos o prodigio de verem com feos olhos vivo, e fao, o que havia pouco tempo tinhao visto expirar. Mas nao parou aqui o portento. Passada a meya hora, perguntou-lhe S. Filippe fe queria morrer? e respondeo elle, que si; e de muy boa vontade : (bom devia de fer o lugar, em que se achava) lançou-lhe o Santo a fuabencao, dizendo: Vai-te com Deos, e roga-lhe por mi; e a efte mandato tornou Paulo fegunda vez a morrer.

444. Ora nao he isto ter S. Filippe na fua mao o Poder de dar vida, e o Poder de dar a morte: poes so com o querer e sò com o mandar, ou viviao, ou morriao, os que Filippe queria, e mandava, que, ou viveffem, ou morreffem ? Dos outros Santos hem fev, que muytos prefervarao a huns da morte, e a outros , depoes de mortos , restituhirao à vida : mas vai muyta differenca de milagres a milagres. Os mais Santos davao a faude, e refucitavao à vida, orando, e redindo; e Filippe, mandando. Os mais rogavao, e pediao a Deos fizesse o milagre; porque nao effava na fua mao o fazello: Filippe mandava ao milagre, que se fizesse, como quem tinha na fua mao o obrallo.

445. Vede a differenca em Elias, e Filippe na mesma maravilha, e no mesmo milagre. Ambos livrarao da morte, e refucitàrao à vida a hú moco; Elias ao filho da Viuva, e Filippe ao de Fabricio: mas notai a differença em hua, e outra refurrevção. Filippe, como ià vistes, resucitou o seo defunto, pondo-lhe a mao fobre a cabeca, e chamando-o por feo nome : e bastou isto, para refucitar o defunto . E Elias como refucitou o filho da Viuva? Clamou a Deos: Et clamavit ad Dominum ; lan- 3. Reg. çou-se sobre o defunto, e me- 17. 20, dio-fe com elle por tres vezes;

V. 21. Et extendit se, atque mensus
est super puerum tribus vicibus:
tornou de novo a clamar a

bid. Deos: Et clamavit ad Dominum: pedio-lhe, que se servisse, de que a alma daquelle
moço tornasse outra vez ao

bid. corpo, donde sahira: Domi-

ne, Deus meus, revertatur obfecro anima pueri hujus in viscera ejus: e, depoes de todas
estas diligencias, depoes de todos estes clamores, depoes de
todas estas súpplicas, entas rev. 22. sucitou o defunto: Et reversa est

anima pueri intra eum, o revixit. E donde tao grande differença em refucitar mortos tao femelhantes? Da que vai em os refucitar, como quem nao tem o Poder de Deos na fua mao, ou como quem tem na fua mao to. do esse Poder. Quem nao tem na fua mao o Poder de Deos, refucita os mortos, como Elìas: quem tem esse Poder na mao, resucita-os, como Filippe.

446. Tres mortos nos confta, refucitou Christo; a Lazaro, ao filho da Viuva de Naim, e à filha de Jayro. E como sez Christo estas resurreyções? Como Filippe as suas. Ao filho da Viuva, e a Lazaro chamouos com imperiosa voz, como Filippe chamou a Paulo; La-

Joan.11.

43.

zare, veni foras: Adolescens, tibi dico, surge: à filha de Jayro tocou-a com a mao: Tenens manum ejus: e sò com este toque, sò com aquelle brado, e com aquelle imperio resucitàrao todos. E deste modo de resucitar que se inseria?
Ter Christo, como o Eterno
Padre, na sua mao o Poder sobre à Morte, e sobre a Vida.

447. Foy em termos a conclusao, que inferio Christo contra os Judeos, quando estes lhe queriao tirar da mao esse poder . Sicut Pater habet Joan. s. vitam in semetipso: (disse o Senhor) sie dedit & Filio babere vitam in semetipso. Assi como o Eterno Padre tem em seo poder, e na fua mao a Vida; assi deo tambem ao Filho o tella na sua, e o Poder todo sobre ella. He Exposição de Alapide com S. Joao Chryfoftomo: Habere vitam in se, est Alap. babere vitam in sua potestate, ut eam dare, conservare, auferre, ad libitum possit. E donde inferio o Senhor a conclusão ? Inferio-a de dar o Filho a vida, e refucitar da morte, como o fazia o mesmo Eterno Pae; sò com o querer, e sò com o mandar affi : Sicut enim Joan. s. Pater suscitat mortuos, & vi- 11. vifivificat; fic & Filius, quos vult, vivificat.

448. E, se este mesmo modo de resucitar o vemos em-Filippe, porque nao diremos tambem, que teve o mesmo Poder, que tem o Eterno Pae: e que, assi como este o poz nas 2dem 13. maos de Christo, Omnia dedit es Pater in manus, o poztambem nas de Filippe: fendo o final mais claro desta verdade aVirtude daquelle Sol, que lhe poz na mesma Mao, e de que ainda hoje nos reverbera algua luz nas duas, com que o propoem o Evangelho: Et lucernæ ardentes in manibus vestris.

## §. V.

449. Com o Poder, que a Pessoa do Eterno Pae comunicou a S. Filippe, fignificado na Virtude do Sol, que lhe poz na Mao, comunicou-lhe tambem a Pessoa do Filho a fua Sabedoria representada na luz do Sol, com que lhe coroou a Cabeça: Capite, Solis instar, cælesti splendore redemito. Nao fallo geralmente daquellas ciencias, em que meo Santo Patriarca foy eminente comadmiração de todos, dizendo muytos, dos que mais o trattavao, que corriao nelle igual

parallelo as Letras, e a Virtude; fallo sò particularmente daquella ciencia, e conhecimento, que he proprio de Deos, e appropriado à Pessoa do Filho.

450. O conhecimento mais proprio de Deos he o conhecimento, que tem do coração do homem. Não hà cousa mais recondita, e escondida ao conhecimento do homem, que o coração de outro homem. He este pequeno na esfera, e das mais pequenas partes, que compoem o corpo humano: mas em esfera tao limitada sao tantos os seyos, tantos os fundos, tantos os meatos, anfratos, e escondrijos, que nao hà penetrallo, nem conhecello. Pravum est cor omnium, & inscrutabile: quis 17.9. cognoscet illud? disse Deos por Jeremias. Por isso aquelle deos Fabuloso, chamado Momo, o qual em tudo punha tacha, (que he muyto, sendo filho da Noyte) tachava, e reprehendia a Vulcano, porque na fàbrica do Homem lhe nao puzera no peyto hua porta, ou janella, por onde se lhe pudesse ver o coração; porque sem esta porta, ou abertura eraimpossivel over-se.

Kk 2

451.

451. Jà se o coração he dobrado, como fe acha em muy-Ecclis tos: Va duplici corde: Vir du-Jacob. 1. plex animo: naquelles, em quem a sua linguagem he toda Psalm. mentira, e enganno: Vana 11. 3. locuti sunt unusquisque ad proximum fuum: labia dolofa in. corde , & corde locuti funt : ahi vos digo eu; sao tao inexerutaveis femelhantes homens, he tao impossivel a anatomia destes corações, que o remedio unico para nao ferengannado, he fugir cada hu ao seo tratto, e pedir a Deos, como pedia David, que o livre de tal casta de gente: Tu, Domine, V. 8. servabis nos: & custodies nos à generatione has in aternum.

452. Sendo porèm tao inexcrutavel o coração do homem a respeyto de outro homem, e tao longe do seo conhecimento, nao he assi a respeyto de Deos: e por isso àquellapergunta do mesmo Deos por Fer. 17. Jeremias, Pravum est cor omnium, & inscrutabile: quis cognoscet illud? respondeo o mesmo Senhor: Ego Dominus scrutans cor: Eu sou, o que sò o conheço; porque sò eu sey esquadrinhar o coração do homem. Donde he tao proprio da Divina Ciencia este conhecimento; que he argumento, e prova infallivel da Divindade: e por isso para confundir Deos aos Idolatras, e mostrar a falsa. divindade, que attribuhiao ao que cegamente adoravao, dizia-lhes ironicamente, que prediffessem elles deoses os futuros livres, e dependentes do coração humano; que logo a fua divindade fe mostraria verdadeyra: Annuntiate Mai. 41. que ventura sunt ... & scie- 13.

mus, quia dii estis vos.

453. Mas, com ser este conhecimento proprio de Deos, commum a todas as tres Divinas Pessoas, he com especialidade appropriado à Pessoa. do Filho: e essa he a razao altissima, porque a o mesmo Filho cometteo o Eterno Pae o julgar aos homens: Neque Joan. 5. enim Pater judicat quemquam, sed omne judicium dedit Filio: porque, como ao Filho se appropria o conhecimento do coração do homem, donde nace, e tem a fua origem todo o mal, que obrao, De Manb. corde enim exeunt cogitationes 15. 19. mala, homicidia, adulteria, ... furta, falsa testimonia, blasphemiæ, que sao as obras, que hao de ir ao Juizo; sò â Pes-

soa,

foa, a quem fe appropria o conhecimento desse coração, fe havia de appropriar tambem o juizo dessa obras: Omne judicium desti Filio.

454. Efte conhecimento poes proprio de Deos, e appropriado à fegunda Pessoa da Santissima Trindade, fov, o que a mesma Pessoa comunicou a S. Filippe . Bem fey , que a muytos Santos comunicou o mesmo Filho de Deos emmuytas occasioes este conhecimento; porque em muytas chegarao a conhecer os fegredos do coração humano : mas com a generalidade, com que o comunicou a S. Filippe, nao houve ategora quem lhe fosse femelhante. Afli o diz a mefma Igreja na Bulla da fua Ca-Bull & nonização : In occultis cordis bumani divinitus dignoscendis taliserat, ut de ipfo verè affirmari possit: Non est inventus similis illi . Nao em hu, ou outro cafo; não sò para com efte, ou aquelle homem; fenao atodo o tempo, e para com todos, os que trattava, e via, fe achava em Filippe efte conhecimento .

> 455. Aos que o buscavao para trattar com elle alguma negocio, ou tomar algu con

felho, antes de lhe dizerem palavra, thes dizia o Santo o a que vinhao. Ainda aos que effavao aufentes, conhecia os penfamentos mais ligevros. Donde a Joao Andre Lucatelli, Estudante Theologo, C que, estando muytas vezes sobre os livros, tinha o peníamento divertido do mesmo, que estudava : no dia seguinte o advertia o Santo desta. falta, ou desattenção, dizendo-lhe juntamente com toda a expressão, e miudeza os pensamentos todos, em que por entao fe occupava. O que mais he: não sò conhecia os pensamentos, e segredos occultos do coracao, que erao de presente, senao tambem os que haviao fer de futuro : e affi fuccedia prevenir para elles a certo Cavalhero, que depoes, vendo a realidade do fuccesso, dizia muytas vezes: Melhor fabe Filippe, do que eu, o que passa no meo coracao.

456. Jà, affentado Filippe no feo Confeffionario a ouvir de Confiffão aos muytos Penitentes, que a elle chegavao, nao era necessario, que estes he diffesse os feos peccados, porque o mesmo Santo se an-

tici-

ticipava a dizer-lhos, quando os via mais timidos com o rubor, e pejo de confessallos. Aos que, vencidos do mesmo pejo, lhe callavao alguns peccados, os arguhia do facrilegio, que faziao, manifestando-lhes os mesmos peccados, que occultavao, com todas as circunftancias delles. Aos que, ou por falta de exame, ou por inculpavel descuydo, lhes esqueciao alguas culpas; a huns lhas dizia, advirtindo-os, para que as confessasfem; a outros lhes mandava fazer o exame mais exatto, em que depoes achavao haver sido diminuto o primeyro. Aos mais timoratos, e escrupulosos, e que duvidavão, se tinhao ainda por dizer algu peccado, os fegurava, de que nao tinhao mais, de que confessar-se; porque, se o tivesfem, foubera-o elle. Aos que, sendo Confessados do Santo, e, tendo algu peccado mais grave, o hiao depòr primeyro aos pes de outro Confesior, quando tornavao aos de Filippe, nao sò lhes dizia o tal peccado, senao tambem, que o tinhao ido confessar a outra parte. Emfim nada passava pelo mais interior dos Peni-

tentes, que nao estivesse patente, e manisesto ao conhecimento de S. Filippe.

### S. VI.

457. Verdadeyramente que me parece o meo Santo Patriarca assentado no seo Confessionario aquelle enigmatico Homem, que vio S. Joao, fegundo refere no Capitulo Quarto do feo Apocalypse. Ora dai-me hūa pouca de attenção. Vio o Evangelista Profeta a hū Homem asfentado em húa cadeyra, tao prodigioso, que as semelhanças erao de pedra Jaspe, e de pedra Sardio: cercava-o todo o Arco Celeste com a suacor verde tao viva entre as mais, que tinha seos visos de Elmeralda : Et qui sedebat, si- Apoc.4. milis erat aspectui lapidis jas- 3. pidis, & sardinis: & iris erat in circuitu sedis similis visioni Smaragdina. Com este prodigioso Homem estava o repartidos tambem por seos assentos outros Anciaos com coroas na cabeça. Da cadeyra, ou afsento, em que estava aquelle Varaō todo mysterioso, viaōse fuzilar relampagos, e ouviao-se huas vozes, e trovoes. DianDiante do tal assento esprayava hu mar de vidro muy diafano, e transparente com emulações de Crystal. A' roda estavao huns animaes com diversas figuras, que (sem descanço, nem de dia, nem de noyte) acclamavao, e diziao: Santo, Santo, Santo: Et requiem non habebant die, ac nocte, dicentia: Sanctus, Sanctus, Sanctus ..

458. Este Homem poes todo mysterioso, e todo enigmatico assentado naquella cadeyra me parece, digo, ser S. Filippe Neri assentado no feo Confessionario. Nelle posto Filippe parecia de pedra, Similis erat aspectui lapidis; porquesò, sendo de pedra, podia aturar immovel o seo trabalho: mas era pedra, como o Jaspe, e como o Sardio, das quaes o Jaspe, (que nao era... este nosso vulgar, e grossevro, senao outro muyto mais. precioso) pela cor verde, que tem, diz o douto Lahae, significava a Misericordia; como tambem o Sardio pela cor de Labae fogo denotava a Justica: 7afpis, propter viriditatem, Misericordiam denotat: Sardius, propter igneum ardorem, Justitiam: e hua, e outra Virtude soube

unir, e temperar admiravelmente Filippe naquelle tribunal da Penitencia. O Iris, ou Arco Celeste, que cercava a mesma cadeyra, significava o mesmo, para que Deos o poz nas nuvens; a reconciliação dos homens com Deos: Ar- Gen, 9. cum meum ponam in nubibus, & 13. erit signum fæderis inter me, & inter terram; porque o lugar do Confessionario era onde S. Filippe reconciliava com Deos os peccadores: e via-se no Arco mais viva a cor verde, e de Esmeralda; porque era mais viva a esperança, em que mettia ainda aos mais depravados, e dissolutos.

459. Os Anciaos, que juntamente estavao repartidos por seos assentos com coroas na cabeça, significava o (diz Alcafar) aos Sacerdotes, e-Confessor o poder de attar, e desattar, que lhes deo Christo: Sacerdotes, qui ju- Alcas. dicandi potestate funguntur, sive absolvendo, sive constringendo: esses erao os Congregados, que ao mesmo tempo asfistiao com Filippe nos Confessionarios, sem delle se moverem, as manhaas inteyras, como he Instituto da sua mesma Congregação; Alii ad Ja- congr.

V.1.

lic.

Lau.

eras Confessiones attendendas intenti à prima luce ad horam ufque prandii è subsellis suis non recedant . Dos relampagos , e trovoes, que fahiao da cadeyra daquelle admiravel Homem, nao vos atemorizem os vocabulos; que fao milagres os feos fignificados, dizem Ruperto, e Ricardo Lau-Rebord rentino : Hec omnia , fulgu-

ra scilicet, voces, o tonitrua, id est miracula edere: e erao innumeraveis os milagres, que obrava Filippe no Confessionario, fendo o mayor de todos a Conversão de tantas almas, em fentenca de S.Gregorio: Qua miracula tantò ma-

Greg. jora funt , quanto per hac non Hom.29 corpora, sed animæ suscitantur. Os animaes, que eftavao ao redor do affento, e nos quaes com a figura de homem fe confundia a de varios brutos, bem denotao os peccadores, que concorriao, e cercavao o Confessionario a Filippe; huns pela soberba, com elevações de Aguia; outros pela ira, confurias de Leao; e outros pela propensao a todo o genero de vicios,com arremeços de Boy. Nao tinhao estes descanco, nem de dia, nem de noyte; porque a todo o tempo, e a

toda hora buscavao ao Santo. achando-o fempre prompto, e fempre aparelhado, fem refervar para fi tempo algu de comer, ou descançar: Nam omnium utilitati , ac nece/fita- Can. ti expositus, nullum sibi tempus certum effe voluit , diz a fua Bulla. Agora ao ponto.

Bull.

460. Entre aquelles animaes, e o prodigioso Homem na fua cadeyra, mediava hū mar de vidro tao diafano, e transparente, que parecia-Cryftal: Et inconspectu sedis ... Apor.4. mare vitreum simile crystallo: e 6. que outra cousa era este mar no fentido, em que imos fallando, fenao o coração dos mesmos peccadores, ou Penitentes, que cercavao a S.Filippe pofto no feo Confessionario : In confpettu fedis? Mar chamou ao coração humano S. Bernardo, accomodado-lhe Bern. de o de David: Mare magnum, o int. Spatiofum manibus : illic repti- 44. lia, quorum non est numerus : hu Pfalm. mar grande, e espaçoso, pelo muyto a que se estende, e pelo muyto, que abarca : e porque em seos mesmos seyos, e fundos encerra monftros, e monftruofidades fem numero. Este mar porèm na presença de Filippe todo era de vidro,

naõ

nao grosseyro, nem embaciado; sena o fino, diafano, e transparente, como Crystal: Mare vitreum simile crystallo; porque nesse mesmo coração, como em hú espelho, ou em hū vidro crystallino, estava vendo S. Filippe tudo, o que no mesmo coração se escondia: esses mesmos monstros asfi marinhos, por mais que buscassem o fundo, ou o profundo deste mar, là hiao dar com elles, là os hiao descubrir os olhos de Filippe, sem que nada se lhe occultasse: podendo-se dizer delle, o que do Filho de Deos disse S. Paulo: Omnia nuda, & apertas sant oculis ejus. E daqui vinha ultimamente, que todos, os que sahiao dos pès de S. Filippe, vendo que nao sò elles erao as testimunhas da sua propria conciencia, senao que toda ella estava patente ao conhecimento de Filippe, todos a hūa voz o acclamavao por Santo; nao hua, senao muytas vezes: Dicentia: Sanctus, Sanctus, Sanctas.

23.

461. Si: mas estas acclamações parece se oppoema o que temos ditto, ser S. Filippe aquelle prodigioso Homem, que vio S. João. E não To.III.

he efte o Elogio proprio do Filho de Deos?nao he este aquelle Trisagio tao decantado, aquelle Cantico sempre novo, com que os Serafins de Isaías o acclamarao, quando reverentes o assistiao assentado tambem no seo Trono? Esse he: 1/ai.6.3. Et clamabant alter ad alterum, & dicchant : Sanctus , Sanctus, Sanctus, Dominus Deus exercituum: mas nisso mesmo vereis o como se equivoca-S. Filippe com o metimo Filho de Deos no conhecimento do coração humano, que as mesmas acclamações de Santo, que faziao os Serafins ao Filho de Deos, davaõ os homens a S. Filippe. E com tanta uniformidade, e consonancia, que, se aquellas acclamações forao, quando por meyo de hū dos mesmos Serafins purificou o Filho de Deos a Isaias P.7. do seu peccado, Ecce...auferetur iniquitas tua, & peccatum tuum mundabitur; estas erao, quando Filippe purificava tambem aos homens das fuas culpas. E, se aquella purificação fe fez com húa braza de fogo, Et in manu ejus calculus, quem forcipe tulerat de altari; estas faziao-se com hũ rayo de Sol, qual era o co-Ll nhenhecimento do coração do homem, que, como proprio seo, comunicou a Filippe o mesmo Filho de Deos naquelle Sol, com que lhe coroou a Cabeça, e que a Igreja nos quer significar na segunda Luz, com que o propoem hoje no Evangelho: Et lucernæ ardentes in manibus vestris.

## S. VII.

462. Finalmente comunicou a S. Filippe Neri a terceyra Pessoa do Espirito Santo o
seo mesmo Amor representado no terceyro Sol, com que
o nosso Santo se via por todas
as partes resplandecente, eluminoso: Totus undique splendore circumsus elevabatur.
Não soy porêm esta comunicação com aquella generalidade, com que o participa
aos mais Justos, e Santos; senão no que he mais especial,
e proprio do seo Amor.

quando pela sua Pascoa baxou sobre Filippe este Divino Espirito, enchendo-lhe tanto o coração de seo Amor, que, não cabendo este por immenso em tão pequena essera, lha dilatou de sorte, que lhe chegou a romper, e levantar no

peyto duas costellas, durando-lhe esta mesma rotura, elevação, todo o discurso da sua vida com admiração, e palmo de toda a Medicina. Mas, com seresta comunicação tão fingular, que se não lè semelhante de outro Santo, nao me leva hoje a ponderação; porque a tenho feyto jà em outras occasioés: e nao he sò esta a demostração da singularidade, com que o Divino Espirito communicou o seo Amor a S. Filippe. Outras mais temos nos effeytos admiraveis de hū, e outro Amor.

464. Do Espirito Santo debaxo da Metafora de Vento, em que depoes baxou à Terra, disse Christo Senhor Nosso, que soprava, onde, e quando queria, sem que ninguem foubesse os caminhos, que tomava: Spiritus ubi vult spi- Joan. 3. rat; ... fed nescis unde veniat, 8. aut quò vadat. Donde inferio S. Joao Chrysostomo, ser o Amor Divino inexcrutavel em suas obras; e tao superior a todas as forças, e a todas as leys, e preceytos, que nenhũ havia, que o podesse conter, ou a que elle se pudesse coartar. Quonam patto Divini Spiritus operationem perseru-Chrss.

ta-

taberis? Nullæ leges naturæ, nulla alia bujusmodi vis illam

poterunt cobibere.

465. Bem mostrou estamesma condição do seo Amor o mesmo Divino Espirito, quando logo no principio do Mundo começou nelle a manifestar-se. He muyto de reparar, que, dizendo o Texto Sagrado, que o Espirito do Senhor andava fobre as aguas, quando estas cubriao a Terra, logo no primeyro dia Gen. s.s. da sua creação, Spiritus Domini ferebatur super aquas, nao nos diga, que andasse sobre as mesmas aguas, quando no segundo, e no terceyro dia as dividio, e separou; parte elevando a sobre o Firmamento, e a outra juntando-a toda em hű lugar. E porque razaó? Naő erao fempre as aguas o mesmo Elemeto? nao erao as mesmas, que por sua pureza, e diafanidade attrahirao a fi entre os mais Elementos ao Espirito Santo?poes porque mais,quando juntas, do que quando divididas, lhe servem de Trono, ou de Carroça: Spiritus Domini ferebatur super aquas? Porque quando divididas, e separadas tinhão ley, e preceyto de pao sahirem dos limites, e

termo, que o mesmo Autor da Natureza lhes sinalàra, Et Prov. 8. legem ponebat aquis, ne transirent fines suos; e nao se sabecoartar o Amor Divino a certos termos, e limites: nao se
dà com leys, e preceytos, que
o estreytem, e o apertem;
porque a todos se saz superior,
procurando sempre espaços
muy dilatados, onde mais livres se ostentem suas sinezas,
e seos excessos: Spiritus Domini ferebatur super aquas.

466.Esta a singularidade do Amor do Espirito Santo; e esta tambem a do amor de S. Filippe. Bem confiderado o amor de S. Filippe Neri, tambem. se fazia inexcrutavel em suas operações: Quonam pacto illius operationem perscrutaberis? Hia por hū caminho tao extraordinario, que nao havia tomallo na fua comprehenfao: Nescis unde veniat, aut quò vadat. Erao tao fora de todas as leys, e preceytos os seos excessos, que nao havia preceyto, nem ley, que o contivesse. (Ja se entende, fallo daquellas leys, e preceytos, a que podia faltar Filippe sem culpa:e neste sentido lhe podemos applicar tambem o Nulle leges, nulla alia vis illum.

Lla

po-

35.

V.36.

poterant cohibere.) Não vamos

mais longe.

467. Dous preceytos poz Christo a seos Dicipulos no presente Evangelho: hum de andarem sempre cingidos, e Zue 32. apertados: Sint lumbi vestri pracincti: outro de estarem. sempre attentos, e advertidos esperando a vinda de seo Senhor: Et vos similes hominibus expectantibus dominum suum. E que fez Filippe, ou que fez o seo amor na observancia destes dous preceytos tao encomendados, e recomendados por Christo? A nenhu delles se atou por privilegios do mesmo amor ..

> 468. Tao pouco se cingia, e apertava, que antes diziafer-lhe impossivel andar cingido; nao digo eu ja de cilicios, e cadeyas, (que são os instrumentos daquella mortificação, que Christo intenta neste preceyto) mas nem ainda confentia algum cingulo, ou cingidouro, com que apertar-se, andando por isso a roupeta, ou sotana sempre solta, e sempre desabrochada: e, quando pelo mayor rigor do invero, e abundancia da neve, era mais intoleravel o frio, que fazia em Roma; di

zendo-lhe os seos, que se cingisse, por lhe naó prejudicar o excesso do frio, dava com graça, e com riso em rosto aos de pouca idade com que nos poucos annos não pudefsem aturar o frio, que elle, fendo jà velho, nao fentia. Quanto tambem ao esperar a seo Senhor, attento, e advertido, o fazia elle tanto ao contrario, que, quando chegava a hora da Missa, tempo, em que havia de vir o mesmo Senhor, e elle attender a recebello, de proposito se divertia: e, quanto os mais Servos, quando sao fièis, se applicao mais nesta occasiao a cuydar em-Deos, tanto elle se applicava a pòr longe o pensamento desta mesma consideração.

469. Ora entendey-vos là com este amor de Filippe. De maneyra que nos outros Santos, em observancia dos preceytos de Christo, tudo são apertos, e mais apertos; em Filippe tudo desafogos: nos outros tudo cuydado, tudo attenções; em Filippe tudo divertimentos, tudo distracçoens. Mas que hà de ser, ou que quereis que seja, se o amor de S.Filippe tem propriedades do Amor do Espirito Santo: não

hà

hà tomar nelle pè, nem caminho: Nescis unde veniat, aut quò vadat: nao hà forças, que o prendao, nem preceytos, ou leys, a que se ate: Nullæ leges, nulla alia vis illum poterunt cohibere.

## S. VIII.

470. Ainda nao parao aqui os effeytos, em que o amor de S. Filippe mostra ser communicado fingularmente pelo Efpirito Santo. Jà dissemos deste Divino Espirito, que, logo que se começou a manifestar ao Mundo, fora sobre as aguas: Spiritus Domini ferebatur super aquas. E porque mais 10bre as aguas, que sobre qualquer dos outros Elementos ? Nao estava ahi a Terra, tertil, e fermosa em plantas, flores, e fruttos? nao estava o Ar, espacosa esfera das aves, em cuja figura se vio depoes no Jordao o mesmo Espirito Santo? nao estava o Fogo, todo cheyo de luzes, e resplandores, em cuja forma deceo tambem depoes no Cenaculo? Que mais tinhao poes as aguas, para-levarem logo no feo principio a preferencia na escolha, que dos Elementos fez o Espirito

Santo? Tinhao o haverem de fazer-se dellas muytas Congregações: Congregentur aque: Gen. 1. Congregationes aquarum; e he 9. 10. muyto proprio, e muyto elpecial do Espirito Santo o amor à Congregação. Não fey, que este Divino Espirito teve com as Congregações, que para ellas foy sempre a sua inclinação, como jà ponderey noutra occasiao.

471. E, por nao repetir agora o mesmo, discorrey por todas as comunicações mais visiveis, e sensiveis, que de si fez este Soberano Espirito, e em todas achareis, que forao fempre a homens Congregados, e unidos em Congregação. Se attendermos à Ley Escritta; para nella se haver de comunicar àquelles settenta homens, que escolheo Moyses para o ajudarem no governo do Povo de Deos, primeyro os mandou o mesmo Deos unir em Congregação: Congrega mibi septuaginta viros. Se 11. 16. olharmos para a Ley da Graça, em que a sua comunicação foy mais repetida; em Congregação estavão os Dicipulos, quando a primeyra vez lho comunicou em hu sopro Joan 22. Christo Bem nosso: Ubierans 19.

disci-

discipuli congregati . Quando depoes no Cenaculo deceo em linguas de fogo, ahi eftavao tambem Congregados todos . Lie.Sir. os que o receberao : Dum congregati effent omnes . Emfim a promesla geral, que Deos havia feyto antigamente aos Fièis da Igreja, de todas effas cómunicações , jà entao foy coma condição expressa, de que primeyro fe haviao de congregar, e unir todos em hua Exect Congregação: Congregato vos .. 16.14. & Spiritum meum ponam in. medio vestri . Nem depoes em comprimento defta promeffa, e desta condição, disse que estava, senao onde se achavao

Math. Congregados: Ubi junt duo ,

11.00. est tres congregati în nomine...

B por nao îtmos mais longe,
nem fabirmos de cafa; onde
a tem aqui hojo e Eferito Santo ? onde habita particularmente efte Divino Elipitto?

Nefta Congregação do Orato-

Caras, rio: esta he a sua Casa: Do-

472. Sendo poes tao proprio, e tao especial do Espirito Santo o amor às Congregaçoes, que sempre nellas com especialidade manifestou o seo mesmo Amor, là soy comuni-

car a Filippe efta mefma propriedade. Houve meo Grande Patriarca de manifestar ao Mundo aquelle grande amor para com Deos, e para com. os proximos, em que o feo coração tanto fe abrazava; e onde o manifeftou? Na Congregação do Oratorio, que inftituhio para muyta gloria... de Deos, e grande utilidade dos proximos, na continua. pregação da palavra Divina, na frequencia dos Sacramentos, na perseverança da Oração, e dos mais exercicios efpirituaes, em que toda se occupa: Quos verbi Dei quotidiano pabulo , Sacramentorum frequentia, Orationis affiduitate, aliifque piis exercitationibus enutriri cupiens , Oratorii Congregationem instituit, diz a. Igreja . Qual feja na Congreção o defempenho deftas obrigações, pode fer muyto fofpeytofo dizello eu: diga-o a meima Congregação; que jà tem annos para fallar per fit Ætatem habet, ipfa de fe lo- Exfoan. quatur : annos digo daquelles, 9. 11. que se computao pelo algarismo do mesmo Espirito Santo: Senectus enim venerabilis eft , Sap.4.8. non diuturna , neque annorum 9. namero computata; cani enim

funt

funt sensus bominis, & ætas senettutis vita immaculata.

## 9. IX.

473. Sò reparo em que, fendo meo Glorioso Patriarca tao amante, e venerador de todas as Religioes Sagradas; na qual veneração, e amoro imitamos todos seos Filhos: e sendo o que quasi todas povoou de suggeytos, que depoes. lhe servirao de muyto lustre, e esplendor; tanto assi, que nao faltou, quem lhe chamafse segundo Patriarca de cadahua das outras Religioes; 🗻 da sempre Veneravel Familia Dominicana lhe chamavao os ieos meimos Religiofos outro-S. Domingos; sendo, digo, tao venerador, e amante de todas as outras Religioes Sagradas, e dos seos santos Inftitutos, no que reparo, he que, havendo de fundar a sua Congregação, a não fundasse estabelecida nos tres Votos tão comuns a todas ellas, e emque està o seo formal constitutivo. E porque nao atou S. Filippe aos seos Congregados. com estas tres cadeyas, com que as mais Religioens atao, e prendem a todos seos Filhos ?:

Porque essa he outra propriedade do Amor do Espirito Santo, que comunicou a Filippe.

474. Diz S. Paulo:, que, onde se dà o Espirito Santo, ahi se dà a liberdade: Ubi Spi- 2. Cor.3. ritus Domini, ibi libertas: nao 17. fabe o Amor Divino, como jà dissemos, prender-se, nematar-se nas suas operações: obra sempre muyto livre, muyto espontaneo, e muyto. porque quer : e esta mesma. liberdade comunica, a quem elle se comunica: Spiritus Domini, (disse Estio neste Lugar) Estio. Spiritus Domini, cum ipse sit liberrimus, de que scriptum. est, quòd ubi vult spirat, & quòd omnia operatur, prout vult, libertatem communicat iis, quos inhabitat. Essa foy poes a razao de fundar S.Filippe tao livre a sua Congregação, e denão querer prezos, nem atados os feos Congregados com a obrigação dos tres Votos, nem com outras cadeyas mais, que as do mesmo amor; seguro de que nem por isso havia de faltar a Congregação: antes, sendo as cadeyas de ouro, seria mais perduravel, pelo que o mesmo ouro tem de incorruptivel.

475. Assi comunicou o Espirito Santo a meo Patriarca a condiçao, e as propriedades do seo Amor; sendo o sinal e testimunho desta admiravel comunicação o Calor daquelle Sol, de que se vio todo cercado: Totus undique splendore circumfusur; e o da terceyra lucerna, que tem em si mesmo, alem das duas, que tem nas maos: Neri, idest, Lucerna: Et lucernæ ardentes in manibus vestris.

## S. X.

476. Esta decifrados os tres Soes de meo Patriarca. S. Filippe Neri nos tres attributos, ou propriedades, de que as tres Divinas Pessoas o fizera a elle participante; o Eterno Padre comunicando-lhe o seo Poder, significado na Virtude do Sol, que lhe poz na Mao: o Filho a sua Sabedoria, representada na Luz do Sol, com que lhe coroou a Cabeça: o Espirito Santo o seo Amor, sigurado no Calor do Sol, de que o cercou to-do.

ma se me representa nas duas luzes, que vejo apparecer sem-

pre diante destes Soes. Nunca entrareis nesta Igreja, que ou de manhaã, ou de tarde, nao vejais sempre duas luzes acezas diante da Imagem de-S. Filippe Neri. E que luzes são estas tão continuas, e tão frequentes? Grandes devem de ser; poes as nao escurecem os rayos de tres Soes. Sao as luzes de duas Estrellas, que sempre o aisistem, e acompanhao: e nao he muyto, que reconheção as Estrellas o seo Sol: Solem que suum sua sydera morunt .

478. Foy a Serenissima Rainha, que fanta gloria haja, sempre para nos de saudosa. memoria, tao devota do nosso Santo, que por voto se obrigou a fazer-lhe todos os annos a sua Festa, ornar-lhe a fua Imagem, e ter continuamente diante della duas velas acezas. Nesta mesma devoção succedeo, quem lhe succedeo na Coroa ; a Augustissima Rainha, que Deos nos conserve por dilatados, e sempre felizes annos; mandando a sua jà bem conhecida piedade, secontinuasse em tudo a mesma devoção de fua Predecessora.

479. Estas são poes as duas brilhantes Estrellas, de que são

são aquellas duas ardentes luzes. Hūas Estrellas eraó o Brazao, e a gloria de Filippe cà na Terra: outras Estrellas são a sua gloria jà no Ceo: com a differença porèm, que na Terra desprezou Filippe aquella. gloria, mettendo as suas Estrellas debaxo dos pes. Assi lhe succedeo quando, dandose-lhe hū papel, em que estava o Illuste Brazao da sua Casa, e a Nobilissima Genealogia de todos seos Ascendentes, fem o ver, o rafgou, e lançou aos pès . As Estrellas porèm, que hoje lhe fervem de gloria, quando jà estâ logrando a do Ceo, as preza tanto, que as poem sobre a cabeça, fazendo numero às Pedras preciosas, de que tem gravada a sua Coroa. Mas como não havião de coroar as Estrellas, a quem-

Bern. in veste o Sol, Quidni coronent Apoc. Sydera, quem sol vestit?

480. Soberano Pae das luzes, de vòs sao todos estes reflexos: de vos manao todas as excellencias, e prerogativas, que admiramos em vosso Servo Filippe: e por isso sois digno de toda a honra, de todo o louvor, de toda a gloria. Toda ella vos seja dada por todos os feculos dos feculos: e,

To.177.

assi como sois glorioso em vossos Santos, em todos sejais eternamente glorificado. B vòs, meo Santo Patriarca, jà que tendes tanto de Deos, tende tambem o honrar là do Ceo, a quem vos honra cà na Terra: enchey de dons, e de graças, a quem com Real magnificencia, e piedade vos solenniza, e festeja neste dia, e em todos vos venera comluzido culto: dilatai-lhe, meo Santo, a vida, e fazey, que na sua Real Pessoa se vejao compridas todas aquellas felicidades, que estao promettidas, e que ainda espera ver Portugal. Ponde tambem os olhos nos vosfos Congregados: e, se pelos tres Soes, com que vos consideramos todo luminoso, vos podemos tambem chamar pae das luzes, fazey que todos os vosfos Congregados sejamos filhos daluz: fazey que assi resplandeca a nossa luz diante dos homens, que, vendo todos as nossas obras, e procedimento, todos glorifiquem ao Pae, que temos no Ceo. Finalmente a todos estes vossos devotos lançai a vossa bençao. Sey eu, que, prègando hū Congrega- Via la B. do, Filho vosso, e pedindo- 6.584

M m

vos lançasseis a benças aos que estavas presentes, levantou a vossa Imagem a mas, e abendiço-ou a todos: nas vos peço tanto; contento-me comque là do Ceo lanceis a bençaõ a todo este Auditorio, alcançando-nos tanta Graça, que por ella mereçamos ir acompanhar-vos na Gloria,





# SERMAÖ

Do Gloriofo

# S. CARLOS BORROMEO,

Prègado no Anno de 1689.

Estando o Santissimo Sacramento exposto no Jubileo das Quarenta horas.

Quia super pauca fuisti sidelis, super multa te constituam: intra in gaudium Domini tui. Matt. 25.21.

S. I.

481.



A' huns, que parecem acafos, e nao 
fao fenao 
mysterios 
( Todo 
Poderoso

Deos, e Senhor Nosso) hà huns, ·

que parecem acasos, e nao sao senao mysterios. Acaso, entre outros muytos, pareceria assistir por tres mezes a. Arca de Deos em casa de Obededom, Habitavit arca Do-2.Reg.6. mini in domo Obededom tribus mensibus; e nao soy senao mysterio, e disposição muyto especial da Providencia do Al-M m 2

tissimo, que queria por este. meyo honrar, e fazer mais glorioso, e mais bemaventurado na Terra a este seo servo: Et Ibid. benedixit Dominus Obededom: Tir. ibid. Adde bonores , gloriam , famam amplificatam ... & beatum ex omni parte, acrecenta Tirino. Acaso parecerà tambem a muytos a particular assistencia da verdadeyra Arca de Deos, de quem aquella era Figura, o Divinissimo Sacramento, nesta Casa estes tres dias; e na minha opiniao nao he fenao my fterio, e disposição muyto especial do mesino Senhor, para honrar, e engrandecer mais ao Servo, que nella hoje celebramos, o Glorioso S. Carlos Borromeo; mostrandonos nisso mesmo a differença, que faz de Servo a Servos; de hum Servo, como Carlos, aos Servos do Evangelho. E se nao, cotejemos nos o que ouvimos, com o que vemos: o que ouvimos no mesmo Evangelho, com o que vemos na presente Solennidade. No Evangelhoouvimos, que os Servos cntràrao a celebrar as glorias de Matth. feo Senhor: Intra in gaudium Domini tui; e na presente Solennidade que vemos? Entrar o Senhor a celebrar as glorias de seo Servo; fazendo comsua Real assistencia mais solenne a sua sesta, e mais sestivo este seo dia: mayor a sua honra, e a sua gloria: Honorem, El gloriam amplisicatam; dobrada a sua bemaventurança: Et beatum ex omni parte.

482. Mas como, senao com esta differença, havia de trattar o Senhor a hum Servo tao differente dos mais. Costuma o Senhor distribuir os premios, e os favores, affi como repartio os Talentos. Os Talentos repartio-os com designaldade, e disterença; a huns mais, e a outros menos: a hum deo cinco, a outro dous, e a outro hum; a cada Servo conforme a sua capacidade: Uni- V.15. cuique secondum propriam virtutem: e assi como pela capacidade dos Servos medio a repartição dos Talentos; assi pelo seo merecimento mède a distribuição dos premios, edos favores : e como o merecimento de Carlos foy a tantas luzes mayor, que o dos mais servos, nao havia de entrar com elles sò ao mesmò premio. O merecimento dos Servos do Evangelho foy a sua fidelidade; mas hūa fidelidade em pouço: Quia super pau- V. 216

ca

ca fuisti fidelis: o merecimento de Carlos foy hua fidelidade em muyto; porque nao so foy Carlos muyto fiel Servo; mas Servo fiel em muyto: aquelle Super multa, que nos mais Servos foy a premio, Super multa te constituam, foy em Carlos o merecimento. E, fendo os merecimentos tao defiguaes, nao era bem fossem iguaes as remuneraçõens : não havia de ter o mesmo premio o muyto, e o pouco. Entrem poes os mais Servos no Ceo às glorias de seo Senhor : porèm alem de entrar com elles Carlos na mesma gloria, ha de ter o premio, e o favor de entrar tambem Christo nas suas glorias cà na Terra, para que em ambas as partes, na Terra, e no Ceo, seja bemaventurado: Beatum ex omni parte. Vao os mais Servos a casa do Senhor receber delle os favo-16 Bar. res: Intra in gaudium (intra in domum -- lem outros) Domini tui; que a Carlos o meimo Senhor lhe hà de vir metter os favores em casa:.

> 483. Ha-se Christo hoje. com Carlos, e com os mais-Servos com aquella mesma differença, com que antigamente se houve com o Centu

riao, e com o Regulo. Ambos estes chegàrao a Christo a pedir-lhe hum favor; o Règulo a saude para hum filho, e o Centuriao para hum fervo: com esta differença porèm, que o Règulo pedia a Christo the fosse fazer o favor a suacasa: Rogabat eum, ut descen- Joan. 4. deret, & sanaret filium ejus; 47. porèm o Centuriao, achando-se indigno de que o Senhor lhe entrasse em casa, pediolhe que donde estava, comhũa sò palavra lhe sàrasse o servo: Domine, non sum dignus, Matth. ut intres sub tectum meum: sed 8.8. tantum dic verbo, & sanabisur puer meus. Defere o Senhor a hua, e outra petição comoutra mais notavel differença. Ao Règulo do lugar, onde estava, sarou-lhe o filho: Ka- Joan. 4. de, filius tuus vivit: ao Cen- 50. turiao disse, que elle iria a sua casa dar-lhe sande ao servo: Ego: veniam., O curabo cum ., Matth. Poes ao Regulo, que pede a Christo o favor de lhe entrap em casa, não lho concede. Christo; e concede-o ao Centuriao, que lho nao pede? Si; que, se elle o nao pedia, pediao assi a sua muyta sè. A sè do Centuriao era muyta, e tanta, que, admirado della o mes-

Ibid.

bic.

mo

mo Christo (da sorte que podia caber nelle admiração) disse, que nao achara outrasemelhante em Israel: Noninveni tantam fidem in Israel: pelo contrario a fè do Règulo era pouca; e por isso o repre-Joan, 4. hendeo Christo: Dixit ergo Jesus ad eum: Nisi signa, O prodigia videritis, non creditis: e nao havia de levar o mesmo premio, nem receber o mesmo favor a muyta, e a pouca fè. O Règulo, de quem era a fè pouca, và receber o favor de Christo na saude do filho: Vade, filius tuus vivit : ao Centuriao, de quem era a fè muyta, o mesmo Christo lhe hà de ir metter o favor em cafa: ha de levar o meimo premio, que o Règulo, na saude do servo; e alem desse premio hà de ter o de lhe honrar Christo a sua casa com a sua presença: Ego veniam, O curabo cum. Semelhante he, Fièis, a differença, que hoje vemos entre Carlos, e os Servos do Evangelho. A fidelidade de Carlos foy como a fe do Centuriao; a fidelidade dos Servos do Evangelho como a fè do Règulo: a fidelidade de Carlos muyta; a fidelidade dos mais Seros pouca: eassi não era jus-

to, entrasse Carlos com os mais Servos sò a o mesmo premio, e favor. Entre si Carlos com elles no Ceo às glorias do Senhor: Intra in gaudium Domini tui: mas alem desse favor, e desse premio, hà de vir o mesmo Senhor à Terra a honrallo, e a glorificallo em sua cafa com a fua prefença, ecom a sua pessoa: Ego veniam.

484. Proposta porèm assia differença deftes premios, destes favores, não he o meo intento ponderar a grandeza do premio, e favor de Carlos, e mostrar o excesso, que faz ao dos outros Servos : bafte sò dizer, que, quando a Igreja quiz engrandecer as glorias de Maria Santissima no dia de sua Assumpção, não o fez mostrando a entrada, que a Senhora fez no Ceo; mas a que o Senhor fez na Terra em fua Cafa : Intravit in quod- Luc. 19. dam castellum. Os muytos da 38. fidelidade de Carlos contrapostos aos poucos da fidelidade dos Servos do Evangelho; que he onde se tunda a differença toda entre os mesmos premios, e favores; esses hao de ser o Assumpto, e Argumento todo do Sermão: e nao ferà por issomuyto, o que

dif-

disser, ainda que diga muyto; porque por muyto,, que se. diga destes muytos, tudo serà muy pouco; porèm ainda para esse pouço me he necessario muyto da Divina Graça... Ave MARIA.

#### S. II.

Quia super pauca fuisti fidelis, super multa te constituam: intra in gaudium Domini tui .

485. Foy Carlos Servo fiel em muyto. Mas em que se mostrou, este muyto da sidelidade de Carlos ? No mesmo, em que se mostrou o pouco da fidelidade dos Servos do Evãgelho. O em que mostrarao estes a sua fidelidade, foy nas. honras, e nas riquezas; porque esses forao no sentir de chrosses S. Joao Chrysostomo, e de. outros, os Talentos, com que o Senhor provou a fidelidade destes Servos. Mostrarao-se poes fièis nas honras, nao deyxando por ellas de serem\_... Servos: e mostrarao-se fièis nas riquezas, nao se fazendo. com ellas Senhores. E por iffo (como notou tambem Santo Thomas) quando o Senhor

os louvou de fièis, louvou-os juntamente de bons Servos: Euge, serve bone, & sidelis; porque em se conservaremServos, e em se nao fazerem Senhores, esteve toda a sua sidelidade. Foy porèmesta fidelidade em pouco; porque verdadeyramente, nem as honras eraő, para os isentarem de Servos, nem as riquezas para os conflituirem Senhores. Toda a honra, a que subirao, e a que os levantou seo Senhor, foy a de os fazer seos negociantes: Negotiamini dum ve- Luc. 19. nio: e nao he muyta a honra 13. de negocear, e menos de negocear para outrem: antes eftà tao longe de se isentar por este principio, quem assi negoceva, da razao de Servo, que o mesmo exercicio o confirma, mais na servidao. Menos erao tambem, para os fazerem Senhores, as riquezas, com que se virao; poes o de mayor cabedal não passava de cinco Talentos : Et uni dedit quinque talenta. Sendo poes a fidelidade toda destes Servos nas honras, e nas riquezas, em muyto pouco se mostrarao ficis: e assi o disse a cada hum delles o seo mesmo Senhor: Quia super pauca fuisti sidelis. Nao

S.Tbom.

10

Nao affi Carlos, que foy Servo fiel em muyto; porque forao muytas as suas honras, e muytas as suas riquezas: as honras o fizerao Senhor mais que grande, e as riquezas erao capazes de fazerem muytos Senhores. E que, sendo Carlos Senhor tao grande, pelas muytas honras, e Dignidades, fosse juntamente Servo: que, tendo riquezas para fazer Senhores a muytos, nem dellas fosse elle o Senhor; estes forão os muytos da fua fidelidade, e estes hao de ser hoje os dous pontos do meo Discurfo, quanto para elle me der lugar a admiração. Comecemos pelo primeyro.

#### S. III.

As honras, e grandezas; os Senhorios, e os poderes, ou fao herdados com o fangue, ou adquiridos com a fortuna; que estes são os dous polos, em que se revolvem todos a-

quelles, que o Mundo diz serem de superior esfera: e por ambos eftes dous principios forao tantas as honras, e grandezas de Carlos, quantas lhe nao pòde prometter ao mayor ambicioso a sua imaginação, ou fantasia. Foy por Sangue Descendéte da Casa Borromea, a mais antiga, e Illustre do Estado de Milao, e aparentada com os primeyros, e mavores Princepes de Italia. Por morte dos Condes Gilberto, e Federico, seo Pae, e Irmao, ficou Princepe de Oira, Marquez de Marinhano, Senhor de muytos Estados, e Dominios; de muytos Castellos, e Fortalezas, e com a fuggeyção de muytos, e Nobilissimos Vassallos. Foy, pelo que sechama fortuna, Princepe, e Cardeal da Igreja de Deos: e posto que não chegou a ter a Thiara sobre a cabeça, trouxe-a a os hombros, descarregando fobre elles Pio IV. feo Tio o pezo de toda ella no governo universal da mesma Igreja. Foy Arcebispo de Milao, summo Penitenciario, Legado de Bolonha, da Romania, e de toda Italia. Foy Protettor deste Reyno de Portugal. de Alemanha a baxa, dos Cantoes,

toes, de todas as Ordens de S. Francisco, do Carmo, dos Humilhados, dos Conegos Regrantes de Santa Cruz de Coimbra, dos Cavalheyros de Jerusalem, da Ordem de S. Joao de Malta, e da de Christo. E, para que nos nao cançemos, vio-se Carlos na mayor altura de todas as grandezas de Roma, onde, posto que todos os mayores Princepes tenhao os olhos, nem todos chegao a por os pes.

487. Com hua, e outra tao suprema grandeza condizia o magnifico de seo Estado, o sumptuoso de seo Palacio, e o illustre de sua familia, tal, nao sò no numero, mas na calidade, que mais de vinte de seos familiares forao Bispos, doze, Nuncios Apottolicos, e muytos, Cardeaes. Esta era a gente, com que se servia S. Carlos. A tudo ifto se seguia hua geral estimação, e adoração em Roma, ainda dos mayores Princepes, e Senhores della: e julgai vòs, qual feria, tendo Carlos poder para eleger, e nomear Prelados; para pòr, e tirar Governadores; e para dispor em tudo, como Nepote declarado do Reynante Pontifece . Mas não To.III.

erao sò as honras, e adoracoés dos dependentes. Carlos Manoel Duque de Saboya, e seos filhos lhe dobravao o giolho, proftrando-se a seos pès: todos os Reys, e Monarcas o respeytavao, e tinhao em grande veneração: e, como testifica Clemente VIII., nao havia Reyno, nem Provincia sobre a Terra, a que nao tivesse chegado a fama de tao grande Heroe . E finalmente (como costumava dizer o mesmo Santo) quiz Deos levallo pelo caminho das mayores prosperidades, e grandezas do Mundo. Vedes toda esta altura, toda esta Magestade, todo este cumulo des honras, e estimações? Oravede agora tudo por terra; toda a altura abatida, e toda a Magestade humilhada: vistes a Carlos Senhor? Vede-o agora Servo.

488. Era tanta a humildade de Carlos no meyo de todos estes contrarios, que anaõ podia ter mayor o mais desconhecido Religioso no canto da sua cella. Naõ se she vio jà mais acçaõ, nem ouvio palavra, que denotasse algua soberba, ou presumpçaõ; muytas si, que indicavaõ o baxo N n

71. 9.

conceyto, que de si tinha. Quando ouvia dizer de alguns Psalm. Prelados, que desfaziao na sua pessoa, (que nunca faltou quem atè no Ceo puzesse a bocca) respondia que tinhao muyta razao. A hum Pregadorzinho, que dos seos Sermoens, ou do Lugar delles, fazia Satyras contra o Santo, ainda em sua presença, ouvia com muyto gosto, e attenção. Os Palacios, e Casas de Senhores, que mais frequentava, erao os Hospitaes. As pessoas grandes, com quem era mais familiar o seo tratto, e de mayor gosto a sua conversação, erão as que nos olhos do Mundo são mais pequenas; os pobres, e humildes. Tendo tao numerosa familia, nao queria que em particular o servissem, servindo-se a si mesmo. Mas que muyto se servisse a si, quem servia a seos mesmos servos. Muytas vezes lhes levava a os aposentos a luz de noyte, e pela manhaã os despertava: nas visitas ajudava-os a levar a bagagem, carregando com a mayor parte sobre seos hombros: e em muyto mais os fervira, fe, affi como o impellia o espirito da humildade, que tinha, o nao

retrahira o decoro da Dignidade, que em si juntamente respeytava. Nao sò servia a os de Caía, nem sò dentro do Palacio; tambem a os estranhos, e do Palacio para fora se estendia o seo serviço, como se vio em muytos, e admiraveis attos, que exercitou com os enfermos, que visitava. Aos peregrinos, que no Anno Santo concorriao a Milao, lavava muytas vezes os pès: e, o que he mais, tambem lavava em Roma, nao sò por devoção, mas por humildade, as Casas de Santa Praxedes; sem recear, que por isso se lhe desbotasse a Purpura, ou manchasse o Roquete. Oh raro abatimento! oh humildade profunda! Quem vifse a S. Carlos nestes attos tao humildes, e tao abatidos, que havia de dizer? Este he o Sobrinho de Pio IV. Pontifece Supremo, e attualmente Revnante? este he o Cardeal Arcebispo de Milao? este he, a quem Roma adora, e a quem o Mundo todo venera? Este he. Poes que he da sua Magestade? que he da sua grandeza? que he do seo Senhorio? Isto he ser Grande, ou fer humilde? he fer Senhor,

ou ser Servo? He ser humilde, sendo Grande: he servo, sendo Senhor: e este he o muyto, que eu digo, da sua fidelidade, onde, se bem se considera, a admiração pasma; e os mayores hyperboles o nao sao.

#### S. VI.

489. Abater-se, e humi-Thar-fe aquelle, a quem no Mundo a fua pouca fortuna fez pequeno, e a quem as Honras, Postos, e Estimaçõens nao conhecem: fuggeytar-se às condiçoens de Servo quem nao he Senhor, nao he muyto; porque para islo mesmo conduz o estado, de si humilde, e abatido: sao essas, como propriedades, que seguem, e acompanhao à natureza. Porèm que se abata o Grande, que se humilhe, e despreze, o que se ve no meyo das honras, das grandezas, e estimaçõens do Mundo; que se faça Servo, quem he Senhor Soberano; isso he muyto, e S. Bern. muyto difficultoso: Non eft Hom 4: magnum bumilem effe in abjectione, sed magna prorsus, o. rara virtus est humilitas honorata, diz S. Bernardo. Que

David seja humilde, e se tenha por Servo: Ego fervus tuus ; 1. Reg. quando, vestido de hua camar, 17.32. ra, com hum capiròte na cabeça, e na mão com hum cajado, pastorea hum pequeno rebanho de ovelhas; a isso o obriga o abatido do seo officio; porèm que, quando em lugar do cajado empunha ja hum. Cetro; em lugar do capirote cinge a cabeça com húa Coroa; em lugar da çamarra veste hüa Purpura; e de pastor de ovelhas se vè Rey de Israel; ainda assi fe humilhe, ainda tenha por gloria o ser Servo: Ero bumi- 1. Reg 6. lis in oculis meis, & cum ancil- 11. lis .... gloriosior apparebo; e isso sem que o encarnado das Purpura lhe suba ao rosto; he necessario muyto. Valeo-lhe a David andar destro em vencer Ussos, e Leoes, e em derribar Gigantes; que não he necessario menos valor para atropellar grandezas, e estimaçoens .

490. Que Joseph tenha humildade de Servo, quando, vendido por feos Irmaos, e mettido em hum carcere com hũ grilhao, ou com hũa braga ao pè; a humildade, e a fervidao soa essa venda, e essa. Psalm. braga: In servum venumdatus 18.

Nn 2

Digitized by Google

eft Tofeph: bumiliaverunt in. compedibus pedes ejus: porèm que, quando em lugar da braga ao pè se vè com hum collar de ouro ao pescoço; em ługar do carcere em hűa Carroça arruando as praças de Egypto com vivas, e acclamaçoes de todo o povo, e dobrando-lhe todos o giolho; em lugar de obedecer a mandados, mandar, e fer Governador de todo hum Revno : com tudo ifto ainda fe abata, ainda fe humilhe, ainda fe confesse Servo vendido, e isso a os mesmos Irmaos, que o

a os melmos Irmaös, que o

Gr. en. venderació go [im... Yrater vef
ter, quem vendidiffii in Ægyptem; na foxo a iffo cafa acelamaços, e effer vivas; effer mandos, e effer dominios.

Mas por iffo tambem diffe Eataò, que na o podia achar outro houe na o podia achar outro houe na o podia achar ou-

tro homem femelhante a Joc. 41. v. feph: Numquid . . . . confimi-39: lem tui invenire potero?

491. E a razaó difto he, porque o mayor contrario, que tem a humildade, e o abatimento, he a honra, a grandeza, e a efimação: os extremos mais diflantes fão Senhor, e Servo: e quanto he mayor efta contrariedade; e effa difancia, tanto he mais diffícultancia, tanto he mais diffícul-

tofa, e rara a conjunção deftes extremos. Honra dos. e eftimados, como Senhores, e poderofos, fem a humildade de Servos, vereis muytos: humildes, e abatidos, como Servos, sem a honra, e estimação de Senhores, muytos mais; porque mais são no Mundo aquelles, a quem a fortuna dà as costas, do que para quem vira o rofto: porèm honrados, e humildes; estimados dos outros, e em fi abatidos; Senhores, e suntamente Servos, vereis muy poucos, e muy raros; a hum David, e a hum Joseph. E se nao, experimentai-o, sem que vades muy longe, em-Saul, eem Jacob: em Saul, que nao teve o valor de seo succesfor David; e em Jacob, que nao teve a fingularidade defeo filho Joseph ..

#### §. V.

492. Atraz de mais inferior, e humilde gado andava Saul, que David: Dixit Cis ad 1,R75.
Saul., Confurgent vade, Ci que-1 re afinat: com o abatido da occupação, e do officio era—Saul taö bom, e taö humilde, que diz o Texto naö havia em todo l'iracl-quem fosse melhor,

V. 2. que elle: Et erat .... Saul electus, & bonus: & non erat vir de filiis Ifrael melior illo: e tanto assi, que sò com huns longes, que Samuel lhe deo de vir a ser Rey, se escusou com o humilde da pessoa, e do nacimento: Numquid non filius V. 21. Jemini ego sum de minima tribu Ifrael, & cognatio mea novistima inter omnes familias de tribu Benjamin? Vedes ahumildade de Saul, quando paftor ? Ora vede-o agora, quando Rev. Sobe Saul a o Trono: fenta-se de baxo de hum docel: começa a mandar, e a fer obedecido, e, fobre obedecido, adorado, e estimado; e começa juntamente a exaltar-se, e ensoberbecer-se: jà todo o seo cuydado nao he mais, que da estimação, e da C. 15. honra : Honora me coram fenioribus populi mei, & coram Israel: jà aquella elevação, que por natureza tinha fobre todos, sò dos hombros para ci-C.9.7.2. ma, Ab bumero, & furfum eminebat super omnem populum, quer que pela fortuna seja de todo elle, trazendo a os mais por baxo dos pess. E porque

vio que hum David se hia le-

vantando com a estimação de

todos, sendo que a tinha bem

merecido, nao acabou de procurar tirar-lhe a vida, fenao sò quando elle acabou a sua. Poes que mudança he esta ? que he da humildade de Saul? que he daquelle conhecimento tao baxo de si mesmo? he este o mesmo Saul, ou outro? O mesmo he: mas diverso o Estado, e a fortuna. Ategor ra vivia Saul em hua cabana de baxo de hum colmo; agora vive em hum Palacio de baxo de hum docel: ategora... governava ovelhas, e ainda menos; agora governa Provincias, e Monarquias: ategora adorava, e obedecia, como Servo; agora he obedecido, e adorado, como Senhor: e na cabana de baxo do colmo. entre ovelhas, servindo, e. adorando, como Servo, he muyto facil o ser humilde: por rèm nos Tronos, de baxo dos docèis, com governos, com mandos, fendo estimado, fendo adorado, como Senhor, conservar a humildade, fazer, o que faz o Servo, he muyto difficultoso: não o pode Saul acabar comfigo; porque nem todos são, como David, nem todos podem ter a sua valentia, nem todos o exercicio das fuas vittorias .:

493. Poes mais notavel he ainda o caso de Jacob; assi por ser mais santo, que Saul, como por ser a mudança, e a exaltação do seo Estado, não verdadeyra, mas sonhada; e isso nao por elle, mas por outrem. Dous sonhos teve Joseph, em que mysteriosamente vio que seos Paes, e Irmaos o haviao de adorar no Egypto. O primeyro foy, que os feyxes de palha, que os mais com elle faziao no campo, vinhao todos render a o seo adorações : o segundo, mais claro, e expressivo do que fignificava, foy que o Sol, a Lua, e as Estrellas o adoravao a elle. Referio ambos os sonhos: e o que he muyto para admirar, foy, que callando-se o Pae ao primeyro sonho, nao obstantes as queyxas dos mais filhos; a o segundo nao se pode ter sem que indignado reprehendesse a Jo-Gen. 37. Seph: Increpavit eum pater fuus, & dixit: Quid sibi vult hoc somnium, quod vidisti? num ego, & mater tua, & fratres tui adorabimus te super terram? Que he, o que tendes, velho venerando? por hum Ionho vos molestais tanto? que importa, que Joseph sonhe, que

o haveis de adorar? Jà elle teve semelhante sonho, e nao fallastes palavra: poes que tem mais este segundo sonho, que o primeyro? Tem muyta differença; porque no primeyro via-se Jacob adorar a Joseph entre fevxes de palha: agora ve-se, que o adora, como Sol entre Estrellas : Quasi solem, v. 9. & lunam , & stellas undecim adorare me : e isto não o pode levar bem ate hum Jacob com toda a sua santidade. Hum-Douto, de quem he o pensamento: Manipulos spicarum Zul. c.2: in humillimas se abjicere adora-19.num. tiones non est extraneum, nec ullà difficultate peragitur: ast astra fulgentia humiliari, & adorare; boc maximum, boc difficillimum, boc vel in ipsis Sanctis extraneum. Entre feyxes, e entre palhas se havia creado Jacob; e ahi nao tinha difficuldade em se humilhar, e em adorar, como servo: porèm, quando se vè exaltado sobre as nuvens, com luzimentos de Sol, com presidencia sobre Estrellas; (aindaque tudo isso seja hum sonho ) render ainda assi as mesmas adoraçoens, abater-le a os mesmos attos humildes, achao Jacob muyto difficultoso: Hoc

Hot difficillimum.

#### 9. IV.

494. Mas que muyto achafse Jacob difficuldade no mesmo, em que a achàrao ainda mayores, Santos, com todo aquelle excesso, e differença, que vai dos Santos da Ley da Graça a os da Natural, e Efcritta. Tao difficultoso achàrao muytos destes Gigantes da Santidade conservarem a humildade, e abaterem-se, como Servos nos altos Póstos, nas grandes Dignidades, no meyo das honras, das estimações, e applausos, que a tudo isto derao de mao, e tudo regeytàrao, parecendo-lhes que nao podiao de outra forte fer humildes, nem Servos ficis a. Christo. Todos esses Santos, que vedes por esses Altares, e por esses Quadros, a huns com. hũ Chapeo vermelho aos pès; a outros com húa Thiara, ou com hua Mitra, a outros com hua Coroa; todos esses se nao. atreverao, nem julgarao podiaō confeguir,o ferem humildes, e Servos fièis a Christo, com esses Chapeos, com essas Thiaras, comessas Mitras, e com essas Coroas: menos lhes

pareceo haviao de tropeçar no caminho da humildade, que he o que Christo veyo enfinar ao Mundo, e por onde caminhao todos, os que o servem; menos, digo, lhes pareceo, que haviao de tropeçar neste caminho, trazendo tudo islo pelos pès, que tendo-o sobre as cabeças. E para singularizarmos algum destes casos, seja o de Carlos V., que posto nao entre no numero dos Santos, he exemplo de Carlos para Carlos, concorrendo ambos no mesmo tempo ..

495. Carlos V., aquelle, que pelo seo Reyno, e Impe-Spond. rio, pelas suas armadas, evittorias admirou, e admira ainda hoje o Mundo todo; quando desengannado por húa voz do Ceo, ou por huma Estrella, a melhor que nunca teve, que a mayor façanha, que podia obrar, era o saber morrer, e para isso prepararfe com servir a Christo; que vos parece, que fez ? Jà todos o sabereis: depoem hūa, e outra Coroa; a do Reyno, e a do Imperio; a de Espanha, e a de Alemanha; despe a Purpura; renuncia o mando, e o dominio; despede-se de toda a honra, e fausto; dey-

xa os Palacios, e vai bufcar hum Convento, onde, pofto que nao tomou o habito, paffou fervindo a Deos em\_ exercicios humildes, e fantos o restante da vida. Oh que defenganno! oh que refoluçaō! oh que mudanca! Mas no que eu agora reparo, he sò na caufa della. Que intenta Carlos V ? fervir a Deos, o que lhe refta de vida? cortar por soberbas, e vaidades? abracar a humildade, e defprezo do Mundo? Poes tudo ifto nao o pòde fazer fem devkar o feo Imperio? nao pode no feo Palacio fervir a Deos tanto, e melhor, que no retiro? nao pode humilhar-fe, e conhecer-ie no meyo das fuas honras, e Dignidades? Nao, diz Carlos : não he isso, o que eu ategora tenho experimentado; nao he isso tao facil, como feimagina: largar tudo, he o que me convem . De forte que depoes de confeguir Carlos tantas vittorias, depoes de metter a pique tantas Armadas; depoes de haver fuggeytado a tantos Princepes, e conquistado tantas Provincias; não achava que podia entre as honras, e estimacoens do Mundo; entre as Purpuras, eas Coroas; entre os mandos, e os governos vencer a prefumpção, e foberba. a altiveza, e ambição. O que pode unir hua Coroa a outra Coroa; hum Cetro a outro Cetro; hum Reyno ahum\_ Imperio; nao pode unir o fer humilde ao fer Grande ; o fer Servo ao fer Senhor . Pode fer valente, como David, em. muytas vittorias ; mas nao pode chegar a igualar-lhe o valor na mayor dellas : pode confeguir fer adorado no Mundo,como Joseph no Egypto; mas no desprezo deilas adoraçõens ainda ficou Joseph fem femelhante. Mas ah Garlos Borromeo! ah Carlos Santo! ah Carlos prodigioso! que podestes fazer a maravilha, e vencer o impossivel, que nao pode o valor de Carlos Quinto! Elle feria Carlos Quinto; mas vòs fois verdadeyramente o Carlos Magno : elle Carlos Quinto; mas vos Carlos o primeyro, e effe fem fegundo, que foube unir as grandezas de Carlos, quando Emperador, com as humiliaçõens de Carlos, quando ja quafi Religiofo; o Senhorio do feo Imperio com a servidao do seo retiro . Jà agora terà David, quem

quem lhe seja igual no valor : jà nao serà Joseph sem semelhante.

#### S. VII.

. 496. Mas que digo eu igual,

e semelhante? Vai muyta differença de se humilharem nas alturas, e de se fazerem Servos os Senhores, quando o Senhorio, e a altura he por fortuna, ou quando he como por natureza: quando he desde o nacimento, ou quando forao outros os principios. Quem teve principios baxos, e humildes, quem nao naceo Senhor; ainda que ao depoes, andando a roda da fortuna, se levante, e suba muy alto, fundamentos tem para nessa mesma altura se abater. Os principios do homem são muytas vezes em parte como os feos Novissimos: lembrar-se o homem dos seos Novissimos, lembrar-se do que hà de vir a ser, he meyo para absolutamente Eccli 7. nao peccar: Memorare novifsima tua, & in aternum non. peccabis: e lembrar-se dos seos principios, lembrar-se do que foy, he muytas vezes meyo, para nao peccar em se ensoberbecer. Deste meyo porem To.III.

se carece, este fundamento lhes falta a os que jà desde o seo principio forao Senhores. e com elles naceo juntamente a Grandeza. Donde, posto que seja muyto humilhar-se hum Grande, e abater-se a\_ Servo hum Senhor, a quem fez Senhor, e Grande a fortuna; muyto mais he o abater-se, e humilhar-se, quem tem o Senhorio, e a Grandeza por nacimento, e Geração. Nem David, nem Joseph, nacerao Grandes: não forão de muyto Senhores os seos principios; ambos nacèrao humildes; ambos se crearao pastores. Porem Carlos jà naceo Grande: defde o feo principio foy Senhor; como jà ouvistes: nem o Senhorio, nem a Grandeza teve sò por fortuna, mas como por natureza, e Geração. Se poes humilhar-se David, e Joseph, se o confessarem-se ambos Servos, foy muyto; muyto mais foy em Carlos efsa humildade, e esse abatimento; o ser Servo, e o ser humilde. E tanto mais para admirar na fraqueza de hum puro homem, quanto o admirou S. Paulo na valentia de hum-Homem Deos.

497. Falla S. Paulo de Chris-Oo to

137 1/1

to a os Filippenfes; e, propondo-o como o mais vivo, eadmiravel exemplar da humildade, para que o imitassem, diz Phil. 2. affi : Hoc sentite in vobis , quod 5.6.7.5 6 in Christo Jesu: Qui, cum in forma Dei effet, nonrapinam arbitratus est esse se aqualem. Deo: Sed semetipsum exinanivit formam fervi accipiens .... Humiliavit semetipsum: Sequereis, ò Filippenses, dizo Apostolo, humilhar-vos atè o profundo, ponde os olhos no mais raro, no mais admiravel da humildade de Chrifto: e vem a ser, que, tendo forma de Deos, e sabendo que naõera roubo fazer-le igual ao Pae, se desfez, e abateo tomando a fòrma de Servo, 🗢 fe humilhou a si mesmo. Reparai naquellas primeyras palavras Cam in forma Dei effet : Tendo a forma de Deos. A que fim faz esta restexão S. Paulo? nao bastava, para mostrar a muyta humildade de Chrifto, dizer que se fizera Servo, e se humilhara? nao era muyto abater-se Christo tanto, que chegasse a fazer-se Servo? Muyto era, diz o Apostolo; mas nao era o mais. A humilhar-se Christo, e sazer-se Servo, deyxando por

impossível a forma de Deos, que nao podia deyxar, muyto fazia: mas nao fazia o mais, que podia fazer; porque, supposto ter deyxado a fòrma de Deos, nao era o mais abaterse, e fazer-se Servo: o mais da fua humildade efteve em fe fazer Servo, e em fe humilhar. tendo a forma de Deos: Cum in forma Dei esset. Por estaforma de Deos entende Alapide a sua Grandeza, a sua... Gloria, e Magestade: Per formam significat Glorium, & Majestatem Dei : e avaliou o Apostolo, que o mais da humildade de Christo na o esteve sò em fe fazer Servo, e em se humilhar; senao em se humilhar, e fazer-se Servo, tendo juntamente tanta Magestade, tanta Gloria, tanta Grandeza.

498. Mas, sendo isto no fentir de S. Paulo o mais da humildade de Christo, ainda nao soy o tudo. Non rapinam (prosegue o Apostolo) arbitratus est esse se aqualem Deo: Non rapinam, lem outros Non sortem. Adverti mais, diz S. Paulo, que essa Magestade, e Grandeza, com que Christo se abateo, e sez Servo, bem sabia que nao era tida por sortuna: Non sortem arbitra-

bic .

Biblia Max.

tus est; senao por Natureza, e por Geração: e este he o tudo, que se pode dizer da sua humildade. Não fora tanto abater-se Christo, se fora Homem, antes de ser Deos: o tudo da sua humildade esteve em que, fendo fempre hum Homem Deos; e que, tendo por Geração, e Natureza o ser Senhor de tanta Grandeza, e Magestade, Nonrapinant, Non sortem arbitratus est este se æqualem Deo, ainda assi se abatesse, se humilhasse, e se fizesse Servo: Formam Servi accipiens: Humiliavit semetipfum. Ah Divino Carlos, que na esfera de puro homem, guardando sempre a proporçao devida, fizestes em vos abater, e humilhar tudo o mais, que fez hum Homem. Deos! Era Carlos Senhor, como por natureza: era grande por nacimento, e Geração: porèm assi se abateo, assi se humilhou, assi se fez Servo, como se forao outros os seos principios. E estas forao as ventagens, que fez a David, e a Joseph, tendo sò com-Christo as semelhanças.

#### S. VIII.

499. Ora, considerando eu na traça, e no modo, (porque nos pòde em parte servir a todos) com que S. Carlos unio eites tao diftantes extremos, como o de Senhor, e Servo; e estes contrarios, tao oppostos; grandezas, e humiliações: e o como, sem deyxar as honras, e as Dignidades, as foube desprezar, e estimar em pouco, (coufa tao pouco ufada, e pratticada hoje no Mundo de Senhores, e Grandes, e tao julgada delles por impoffivel) vim a entender, que tudo esteve em levar Carlos diante de si a luz do Ceo, que dà muyto a conhecer, o que as cousas são. Duas horas, antes de amanhecer o feliz dia, em que havia de nacer Carlos, appareceo sobre a Camera do Palacio, em que sahio à luz, com admiração, e pasmo de muytos, que o virao, hum luzidissimo resplandor do comprimento de seys braças, o qual durou, atè que, sahindo o Sol, e misturando-se com seos rayos, se não divisou mais. Tão prevenido andou o Ceo em allumiar a Carlos, que antes de Oo 2 nacer Carlos, lhe naceo a luz: e, como Carlos levou tanto diante de si a luz do Ceo, dahi lhe vevo o desprezar tanto, e fazer tao pouco caso das Dignidades, e honras da Terra. 500. Comparao muytos as Dignidades, e honras do Mundo à sombra : e a razao da semelhança dizem ser; porque, affi como a fombra foge a quem a segue, e segue a quem lhe foge, assi são as Dignidades, e as honras do Mundo: e, se o nao sao assi, assi o deviao ser. Mas, sem desfazer nesta razao, outra me parece ami a semelhança; e he, que a sombra entao vai diante, quando a luz vai a traz das costas: e pelo contrario anda a traz das costas, quando vai diante a luz : e assi são as bonras, e as Dignidades. Quando a luz do Ceo se despreza, quando as illustrações, que Deos dà da vileza, que o Mundoestima, se lanção para traz das costas; entao tem o primeyro lugar as Dignidades, e as honras; entao se estimao, entao se procurao; entao se lhes anda no alcance: porèm, quando essas illustrações, essa luz vai diante, quando

nacer o allumiou: antes de na-

della se faz caso, quando se lhe attende, entao dessas mesmas honras, e Dignidades he o desprezo, e a pouca estimação: então he que vão a traz das costas mais como cargas, que como Cargos. Não attender à verdade, nao confiderar o pouco, que val tudo, o que o Mundo avalia em muyto; e fazer pouco caso do que elle estima: trazer a luz de traz das costas, e trazer tambem de traz das costas a sombra; nao pòde ser. Pelo contrario, assi como he connatural ir a sombra de traz das costas. quando se leva a luz diante. assi he como connatural o desprezar as honras, e as Dignidades, e o humilhar-se no meyo dellas, quando vai diante, e se attende à luz, e as inspiraçõens de Deos. Vejaőno em David. Lucerna pedibus meis verbum tuum, dizia elle: A vossa palavra, Senhor, o que me dizeis ao coração das cousas da Terra, he para mi hua luz, com que guio meos paffos. Allude David à lanterna, com que de noyte se caminha; e que he sempre luz, que vai diante: e assi o explica, e interpreta tambem Lorino: In lucerna, seu luce verbi ipsius

Pfalm.

Lor. Lige.

pre-

Spond.

præeuntis. E que se seguio daqui? Elle mesmo o acrecenta Pfalm. logo: Humiliatus sum usquequaque, Domine: Não fuy, Senhor, a traz das estimaçoens, e das honras: não me exaltey com os Postos, e com os Lugares: em todos me abati, e me humilhey sempre: Usquequaque: fosse o Lugar, qual fosse; baxo, ou alto; de pastor, ou de Rey; tanto na minhachoupana, como no meo Palacio: Humiliatus sum usquequaque, Domine. Tanto faz, e tanto importa levar diante dos olhos a luz do Ceo.

501. Quem vos parece fez em Carlos Quinto aquella tao notavel mudança, que dissemos, de desprezar tao generosamente o Mundo com todas as honras, e estimações de Emperador, e ir viver humikde, e abatido no retiro, e nos claustros de hum Convento? Hum rayo de luz, que do Ceo lhe deo nos olhos, co-Apud mo elle mesmo disse: Viso ingenti, ac lucido sydere, His, ait, indiciis me mea fata vocant. De sorte, que em quanto Carlos Quinto nao attendia à luz do Ceo: em quanto a trazia de traz das costas, hia em seguimento da sua gloria, e vaidade: parecendo-lhe pouca a grandeza dos Reynos, que possuhia, estendia-a a outros, que conquistava: não satisfeyto da estimação, e adoração, que lhe davao todos os feos Vassallos, procurava suggeytar outros de novo, que igualmente lha tributassem. Viafe emfim com hũa fede taố hydropica de exaltações, de glorias, e de grandezas, que nada bastava a saciar-lha.Tanto porèm que a luz do Ceo se lhe poz diante, e elle lhe poz os olhos, Visoingenti, ac lucido sydere, tudo se trocou; o antigo amor em desprezo, o seguimento em fugida, e toda a soberba, e exaltação de hum Carlos Quinto no abatimento, e humildade de hum David: Humiliatus sum usquequaque...

502. Esta hiz poes, que teve Carlos Emperador là no fim da vida, e quando no discurso della jà a sua mesma vaidade o havia engannado, teve Carlos Santo logo nos feos principios, ainda quando nao tinha nelle, nem podia ter lugar o enganno. Tao prevenido andou o Ceo em allumiallo: e tao diligente, e cauto tambem elle em conservar es-

1

olhos no discurso todo de sua vida. Testimunha soy de vista meo Grande Patriarca, e seo grande amigo, S. Filippe Neri, que muytas vezes lhavio reverberar no rosto. E esta he para mi a mayor admira-

ção 🕶

503. Naome admira que o Ceo assi prevenisse a Carlos com a fua luz; porque emfim he graça, que Deos faz, quando quer, e a quem he fervido: o que me leva toda a admiração he, que confervasse S.Carlos esta luz toda a sua vida, no meyo de tantas honras, e nos Lugares tão altos, que occupou, sem que nelles a perdesse, nem se lhe apagasse. Os Lugares, e Postos muy altos são os mais expostos ao vento; e donde facilmente, olhandopara baxo, le vai a luz dos olhos: e que, estando Carlos em Lugares, e Postos tao altos, onde allopra tanto o vento da vaidade, lhe nao apagasse tanto vento a luz! Que estando tao alto, e olhando para baxo, se lhe nao toffe a luz dos olhos, nem fe lhe esvaecesse a cabeça! Caso por certo digno de muytas admiraçoens! Das Estrellas, diz

Christo, que ha de vir dia, em que hao de cahir do Ceo: Stellæ cadent de cælo: e, expli- Mairb. cando Caetano esta queda, 24.29. diz, que hao de deyxar de luzir: Casum earum intelligo es- caet. se casum à lucendo. Poes tambem a luz das Eftrellas, sendo de Eftrellas, ha de apagar-se? Si; que estao as Estrellas muy altas : e nas grandes alturas, mais cedo, ou mais tarde, haő-le de apagar as luzes atè das Estrellas. E que muyto se hajaó de apagar no alto as luzes das Eftrellas materiaes, quando por altase apagou jà a luz de hua Estrella animada, a mais fermosa, e a mais luzida; e isso nao do Ceo para fora, mas do Ceo para dentro. No mais alto do Ceo creou Deos a Lucifer; e, tendo este a luz até no nome, com olhar para baxo, nao para o mais profundo, senao para o menos baxo, Minuisti Ps. 8.6. eum pauld minus ab Angelis, assi se lhe foy a luz dos olhos, affi se lhe esvaeceo a cabeça, que com hum vàgado cahio do Ceo no Inferno: Quomodo Isai. 14. cecidisti de calo Lucifer ? Poes 12. (valha-me Deos) às Estrellas hase-lhe de apagar a luz, por estarem altas: a Luciser vaifefe-lhe a luz dos olhos com olhar do alto para baxo: e sò. não le apaga em tanta altura a luz de Carlos! sò a Carlos, olhando, de tao alto, para tao. baxo, não se lhe vai a luz dos. olhos! nao fe lhe esvaece a. cabeça! Ora o certo he que. tudo em Carlos he para admirar com excesso. Sò me nao admiro jà, de que, sendo este Carlos, e esta a sua fidelidade no meyo, de tantas grandezas, e de tantas honras, a apreme-e hoje Christo Sacramentado vindo do Ceo a celebrar as fuas glorias na Terra; quando a os mais Servos, fièis. em tao pouco, os apremiou. tanto, que os admittio a celebrar as suas no Ceo: Quia. Juper pauca fuisti sidelis, Tuper multa te constituam: intrain. gaudium Domini tui.

### 5. IX.

zia me tenho dilatado no primeyro muyto da fidelidade de Carlos: mas emendarmente fegundo. O fegundo muyto, em que se mostrou fiel S. Carlos, foras as muytas riquezas, que possuhio; consistindo a sua fidelidade

em se nao fazer Senhor dellas. Que larga materia se me offerecia aqui para o discurso, se me nao faltàra o tempo para Discurso muy largo. Forao tantas as riquezas. de S. Carlos, quantas se podem considerar das muytas Dignidades, que teve, e Lugares, que occupou: porque, pondo de parte os bens de seo patrimonio que erao muytos, e nao fallando nos Estados, e Dominios, que, como vimos, herdou por morte de seo Irmao o Conde Federico; sò de bens da Igreja possuhia quasi doze Abbadias: muytas, e muy grossas pensoés; as rendas de Cardeal de Santa Praxedes: as de Arcebispo de Milao: as de súmo. Penitenciario: e todas as mais de todos os Cargos, e Lugares, que tinha, e de que jà fizemos menção: o que tudo junto, bem se deyxa ver que renda faria tao consideravel . E como se houve Carlos no meyo de tantas riquezas ? edificou palacios? plantou jardins? enriqueceo parentes? Affi o fizerao muytos Prelados do feo tempo: mas nao o fez assi S. Carlos; porque se nao tinha por Senhor dessas riquezas; mas sò por dispenseyro

dellas. As primeyras rendas Ecclesiasticas, que logrou, forao as de hua Abbadia, que nelle renunciou o Conde Julio Cesar Borromeo seo Tio: porque, administrando-as o Conde Gilberto seo Pae, (por estar ainda Carlos em seo poder ) as empregava quali todas, como he costume, nos gastos da Casa, o Santo lhe disse hua vez resolutamente, que as rendas, e bens da Igreja erao patrimonio de Christo, e de seos pobres; e elle nao Senhor dellas, mas difpenseyro sòmente: e que assi havia de ser servido, que dalli em diante sò nos pobres se empregassem. Conheceo o Pae a justica da Causa, e nao veyo com nenhuns Embargos à Demanda do Filho: deyxou-lhe livre a administração da renda, que elle começou logo a distribuir pelos pobres. Assi começou S. Carlos a adminiftrar os bens da Igreja; e assi continuou em todo o discurso da sua vida. Ide ouvindo, e palmando.

cebispo de Milao ) deputado a hum de seos familiares, dequem se siava muyto, pelas sua grande virtude, e carida-

de, para esmoller dos pobres mendigos, com licença ampla para dar tudo, o que lhe parecesse: e como elle era muyto caritativo, sempre lhe parecia bem o dar muyto. Tinha outro para os pobres vergonçantes, especialmente para as viuvas, e donzellas recolhidas. Outro mais para os Conventos pebres, e Hospitaes; para os quaes tinha finalados por esmolla ordinaria duzentos Escudos, cada mez. Com o que erao tres os esmolleres de S. Carlos; e elle o quarto, que por sua propria mao dava mais, que os tres juntos. Estas, alem de outras muytas, erao as esmollas ordinarias: quando porèm occorriao necessidades extraordinarias, ou commus, ou particulares, entao fe augmentavaő tambem extraordinariamente as esmollas. Em huagrande fome, que houve em Lombardia, não havia mãos a medir as esmollas; e por isso forao estas tão desmedidas. Todos os dias dava de comer às portas de seo Palacio a mais de tres mil pobres, que a elle concorriao : e foy tal a providencia do Santo Prelado, que, temendo-se perecessem muytos por falta de alimento, nem

hum sò morreo por esta caufa. Na horrivel Pesterde Mis lao, ahi vos digo en, que verdadeyramente foy o fato à rua. Entrando neste tempo o inverno, e padecendo os pos bres muyto frio, mandou delarmar todas as salas, anticameras, e cameras de seo Palacio, e tirár todo o ornato, que nelle havia: vierao a baxo todas as tapeçarias, fobreportas, cortinas, pavi-Hroes , doceis : levarao-se. todos os pannos de bofetes, todas as alcativas; e de tudo mandou cortar, e fazer vestidos aos pobres. E porque ainda isto tudo não bastava. (alem de muytas peças de panno, que mandou comprar) deo toda a mais toupa, que havra em casa, atè os proprios vestidos, ficando so com hum. velho, e gastado, que tinha: sobre sua pessoa. Para o sustento, mandou à Casa da Moeda toda a prata, que havia de: feo ferviço, e a reduzio toda a: dinheyro, que mandou repartir. Eraő tantos os pobres, a: que (sò dentro da Cidade) acudia com esmollas todos os dias, pelo dilatado tempo, que durou a Peste, que chegavao: a quantos vos pare-To.III.

ce? A settenta mis; para o que sa poucas outras tantas admiraçõens. Emsim sora nunca acabar, se houvera de referir todos os prodigiosos lanços da caridade, e libera-lidade de S. Carlos.

306. He poes ifto fer Se-

nhor, ou fer sà dispenseyra fiel das riquezas? Dispenseyro fiel por certo: e tanto mais admiravel, quanto mais difficultosa semelhante fidelidade. Duas vezes louvou o Senhor do Evangelho a os Servos de fièis; e so hua de bons Servos: Euge serve bone, & Matth. fidelit 2. cys ahi hua: Quia fus 25.21. per pauca fuisti sidelis : eys ahi a outrav e isso porque? Porque he tao difficultosa fidelidade nos Servos dispenseyros, ainda que por outra parte sejao bons Servos, que, se sao ficis, como estes erao, merecem dobrado louvor: Serve bone, O fidelis, quia super pauca fuisti fidelis. E por isso mesmo que he tao difficultosa esta fidelidade, he tambem muyto rara, e acha-le em muy poucos, ainda que sejao os: dispenseyros muytos. Ouvihūas palayras notaveis de S. Paulo: Hic jam quæritur 1.Cor.4. inter dispensatores, ut sidelis a.

quis

quis inveniatur. Aqui (dizo Apostolo, fallando do seo tempo) Aqui jà se busca entre os dispenseyros, se hà algum. fiel. Valha-me o Ceo! e ja no tempo de S. Paulo se duvidava tanto da fidelidade dos dispenseyros, que entre todos, Inter difpensatores, se buscava hum so, que fosse fiel : Ut. fidelis quis inveniatur! Jà naquelle feculo tao dourado em que os mesmos seculares, Senhores abiblutos, e legitimos do seo ouro, o offereciao aos pes dos Apostolos para o distribuirem a pobres, chegava-se a duvidar, se se acharia. dos dispenseyros hum, que fielmente o fizesse: Va quis! Ora a presumpção destes enqueredores era falsa; porque os dispenseyros daquelle tempo erao os Apostolos, e Dicipulos de Christo, nos quaes, nem faltava, nem podia faltar a fidelidade; poes jà entre elles nao havia hum Judas: mas he de si esta mesma fidelidade tao difficultosa, e por isso tao rara nos dispenseyros, que jà entao se duvidava, se de todos elles haveria hum., que fosse fiel: Ut fidelis quis inveniatur. He muyto arrifcado, que, os que sao dispen-.

seyros, ou dispensadores, cuydem, que tambem são dispensados: ou que, pela equivocação do nome dispensadores, imaginem, podem dispensar comfigo, em distribuir aos pobres os bens, que gozao, e em gastar com Christo, o que he seo patrimonio, e seo sangue. Verdade he, que o nao imaginarao affi os Fariseos: Non licet cos mittere in corbo- Mana nam: quia pretium sanguinis. 27. 6, est: mas he muyto occasionado haver dispenseyros, que sejao menos escrupulosos, do que: o erao os Farifeos: e por islo hà muyto fundamento, para se buscarem dispenseyros, como Diogenes buscava homens. Entre muytos homens buscava elle hum; que o fosle: e entre muytos dispenseyros se pode buscar hum, que o seja: Hie jam queritur inter dispensatores, ut sidelis quis inventatur. Mas a mesma razao, que faz esta fidelidade dos dispenseyros tao rara, e tao difficultosa, faz a de S. Carlos mais prodigiosa, e admiravel .

### 5. X.

507. Não està porèm ainda

to-.

tocado, o que mais a realça, e califica . Bem pudera S. Carlos, fendo sò difpenfeyro dos bens da Igreia, fer Senhor dos feos proprios, e que nada tinhao de Ecclefiafticos; poes erao patrimoniaes : mas esse fov o realce da fidelidade de Carlos, que se fazia dispenfevro dos bens e riquezas proprias, como se forao alheyas: affi as diffribuhia igualmente a os pobres, como se tanto de huas, como de outras forao elles os proprios Senhores ¿ Havia herdado de seo Irmao, o Conde Federico, tres Galès armadas : estas vendeo, e o preço deo a os pobres. O meimo fez a muytas peças de grande valor, e estima, que por morte do mesmo Conde lhe haviao ficado; como Eftatuas, Quadros, e outras femelhantes: e do dinheyro fez cem dotes, que por fua mao repartio em húa manhaã a outras tantas donzellas . Hum Legado de vinte mil Escudos, que Donna Virginia, Mulher do Conde, e Cunhada fua, lhe devxou em testamento, o mandou distribuir todo a Lugares pios. E, devxando outras muy+ tas eimollas femelhantes, và o que he mais, e excede toda

a admiração: Quarenta mil Escudos, que na nossa moeda fazem cem mil Cruzados, que forao preco (muy abatido ) do Principado de Oira, que vendeo, com dous mil Efcudos mais em cima deo aos pobres em hum sò dia. e em muy poucas horas delle. Vede agora, se foy estupenda a fidelidade de Carlos no maneio de tantas riquezas : vede fe foy admiravelmente dispenfevro fiel, diftribuindo como alheyo , o que era proprio ; e nao tendo por seo, o que era tao feo . O mais , a que fe eftendeo S. Paulo, quando quiz encarecer muyto a Virtude da Caridade, foy dizer, que nao buscava, o que era seo s Non querit, que sua sunt: mas, com fer (absolutamente 13.7. fallando ) mayor a Caridade, do que as mais Virtudes, como diz o mesmo Apostolo, Major autem borum est chari- V. 14. tas; nefte particular foy mavor que a Caridade a Fidelidade de Carlos; porque a Caridade, posto que não busque, o que he seo, tem com tudo por feo,o que não bufca : Que fua funt : porem a Fidelidade de Carlos nada tinha por feo; poes atè, o que era feo, repu-

Pp 2

tava ser dos outros.

508. Ainda nao està ponderado tudo. Ainda a mayor circunstancia da fidelidade de S. Carlos no meo sentir, e creyo que no de todos, nao foy esta. E. qual foy? Foy que assio alheyo, como o proprio; assir as riquezas, que erao dos pobres, como as que erao fuas, as repartia de tal forte a os mesmos pobres, que muytas vezes nada refervava para si, nem para a sua familia. Não fallo jà nas vezes, em que paffava toda a Casa sò com pao, e agua, por não havenoutra comida; (porque jàisso era algua cousa) mas nas muytas, em que nao havia, nem pao, nem com que o poder comprar, por se haver dado tudo a pobres; estando a horas de comer, S. Carlos posto em Oração, e os Creados, andando huns passeando pelas salas; fazendo cruzes na bocca; e estando outros arrimados às paredes com os braços cruzados: e eragos Cruzados unicos, que havia em casa. Isto agora fi, que he o Non plus ultra da fidelidade e istorfi, que he aonde pode chegar, e donde nao pode passar avante hum dispenseyro fiel. Que

diffribua S. Carlos tanto come os outros; e nada comfigo! que proveja com tanta abundancia aos pobres; e so comfigo nao tenha providencia! que, possuindo tudo, nao tenha nada! Nao sey eu, que providencia pareça mais digna de admiração y se esta de Carlos para os seos pobres, se a de Christo antigamente para os feos Apostolos. Da providencia de Christo para os seos: Apostolos, dizia S. Paulo, era tal, que, não tendo elles nada, possuhiao tudo: Wibil baben- 2.Cor.6. tes, 6: omnia possidentes: e a providencia de Carlos para os pobres fazia, que, possuindo elle tudo não tivesse nada. E pòde ser Questao: Qual he mais admiravel; se nao tendo nada, possuir tudos se possuindo tudo, nao ter nada? Mas falta-me o tempo para a decidir, e provar a Resolução; principalmente havendo de dar, com licença da providencia de Christo, a mayor admiração à providencia de Carlos. O que sò digo, (fechando jà o Discurso) he, que isto mai he sò fidelidade; he mais que fidelidade: nao he so ser fiel; he ser mais que fiel.

vos do Evangelho, como jà disse: mas eu tenho contra fua fidelidade, que nao derao ao Senhor os lucros todos dos Talentos, que lhes entregàra. E provo-o; porque o Senhor, para negociarem, a hum dos dous, que sò forao os fièis, deo cinco Talentos, e a outro dous : e ao dar das contas, depoes de vir o Senhor, e estar o negocio feyto, o que tinha recebido cinco Falentos, deo cinco mais de avanço: e o que tinha recebido dous, deo de ganho mais outros dous; dizendo ambos, era tudo, o que Manb. tinhao lucrado: Ecce alia quinque . . . . Ecce alia duo lucratus sum. Agora pergunto: E estes Servos em todo o meyotempo, que o Senhor esteve ausente, nao comerao, nem beberao, nem vestirao? He certo que si. E donde tirarao elles o dinheyro paratoda esta despeza? donde lhes veyo, o que gastàrao em comer, emu beber, e em vestir? Não lhes podia vir, nem o podiao tirar, senao dos mesmos lucros, e avanços, que fizerao; porque nao consta tivessem outro cabedal, nem outra algua cousa

509. De fièis louvou hua,

e outra vez o Senhor a os Ser-

mais, que os contados Talentos, que o Senhor lhes deyxàra. Mas, sendo assi, como os louvou de fièis o mesmo Senhor, se lhe nao derao tudo. o que avançarao, e era seo? Porque nao he contra a fidelidade, que o Servo dispensey. ro gafte comfiga dos bens da Senhor, o que he preciso para o seo sustento, e para o seo vestido: bem pòde tirar dos bens de seo Senhor, o que for necessario para a sua pessoa, sem faltar por isso à sua fidelidade. Bem: logo, não tirando o Servo Carlos nada para si., e faltando ao sustento da sua pessoa, e da sua Casa, por nao, defraudar nada nos bens de seo Senhor, toy mais que fidelidade a sua; e elle Servo mais que fiel? Assi foi : e, outra vez, aifi foy. Mas por isso tambem o Senhor o apremia, e honra hoje como a Servo mais que fiel, e mais que fiel em muyto; apremiando-o, e honrando-o mais que aos outros Servos sò fièis, e fièis em pouco; poes vem em Pessoa, e essamuyto patente, e muyto à vista, celebrar as suas glorias cà na Terra, quando aos mais sò os admittio a celebrarem as. fuas là no Ceo: Quia super: paupauca fuisti fidelis, super multa te constituam: intra in gaudium Domini tui.

#### \$. XI.

510. Tenho acabado o meo Discurso: e, se as virtudes dos Santos servem de confusao a os que o não são, oh quanto temos que nos confundir com as de S. Carlos! Quanto tem que se confundir a nossa soberba com a sua humildade, e a nossa ambição com o seo desapego! Em Carlos todas as ansias erao de se humilhar, e de se abater; em nos todas sao de subir, e de nos exaltar: todos os seos desejos erao desfazer-se dos bens da Terra; todos os nossos são adquirir, e augmentar estes bens. Honras, e riquezas (que são as duas meninas dos olhos do Mundo) erao o desprezo de Carlos; e esse he todo o Iman, que a nos nos arrebata os coraçoens. De algua destas duas partes vai o erro; ou da parte de Carlos, ou da nossa parte . Se S. Carlos errou, errou tambem Christo no que feguio, e no que enfinou, porque foy o mesmo. Christo, como Sabedoria infinita, nao

pode errar; logo nos fomos, os que erramos. Abramos poes os olhos ao defenganno, e conheçamos o noslo erro. Affentemos por maxima infallivel, que o caminho verdadeyro, e sò seguro, he o da humildade, e pobreza Christaã. Donde aquelles, que se vem no Mundo honrados, e ricos, como Carlos, humilhem-se, e desapeguem-se, como elle fez: os que se vem sem essas honras, vivao muy contentes com a sua sorte, e dem por ella muytas graças a Deos; poes sem muyta diligencia sua os poz a sua Divina Providencia no caminho seguro, e verdadeyro. E, para assi o sazerem huns, e outros, vejao todos, o que o Mundo estima com os olhos, com que o via S. Carlos, e à luz, a que elle o via: com os olhos, nao do corpo, mas da alma; e à luz, nao da Terra, mas do Ceo. Com aquella vista ve-se sò o exterior das cousas; com esta penetra-se o interior dellas: com a primeyra vem-le as coulas o que são; com a segunda o que hao de vir a ser: e segundo estas diversas vistas formao-se muy differentes conceytos.

511. Com S. Carlos estava

nu-

numa occasia certo Prelado em hū magnifico Palacio, cujas janellas cahiao sobre vistosos, e dilatados jardins: e começando-lhe o Prelado a gabar o sumptuoso do edificio, e a amenidade do sitio, respondeo S. Carlos: He necessario edificar cousas eternas, e permanentes, e buscar edificios mais altos. Vede a differença dos conceytos pela diversidade das vistas : como aquelle Prelado via sò com os olhos do corpo, e com a luz. da Terra aquelle Palacio, aquelles jardins, formava hum conceyto: como Carlos via. o mesmo com os olhos tambem d'alma, e com a luz do Ceo, formava outro: o Prelado parava com a vista, no. que erao aquelles jardins, e edificios; e por isso huns, e. outros lhe levavao os olhos, e a poz elles o agrado: Carlos. passava a ver o em que havia tudo de parar; e por isso sò o eterno, e permanente lhe levava o coração. Se nos bem consideraramos, que tato acabao os que lograo os bens do Mundo, como os que os nao. lograo; tanto os ricos, como os pobres; tanto os honrados, e estimados, como os que o

nao fao; e que tudo igualmente vem a nao ser; para que haviamos de ter tanta ansia desfes bens? Para que haviamos de desejar tanto subir, e valer? Que importa, que os vapores subao a ser nuvens, se de nuvens vem a parar em lodos ? que importa ser no Mundo Cresso, se depoes se hà de vir a ser Tantalo? Oh luz do Ceo quem tivera fe quer hum. de teos rayos!

#### S. XIL.

512. Senhor, bem podeis vòs fazer que o tenhamos: defse Trono poes de luzes, em que estais, despedi hum rayo, que nos allumie os entendimentos, e nos inflame as vontades. Bem sabeis, que o caminho para o Ceo he sò o por onde vos fostes; o da humildade, e desprezo dos bens da Terra: atinarmos nòs com este caminho, e fazermos por elle a nossa jornada, nao pòde ser sem esta luz: poes, Senhor;concedeyno-la por quem fois: Illuminare bis, qui in Luc. 1. tenebris, & in umbra mortis 19. sedent: ad dirigendos pedes nostros in viam pacis. Se o nao merecemos por nossas culpas;

para isso são os merecimentos de vosso Servo Carlos, que hoje tomamos por nosso Avogado, e intercellor.

513. E vos, ò Santo meo, dignai-vos de aceytar esta comissao, e este officio: jà que naTerra nos destes o exemplo, ajudai-nos agora là do Ceo para a imitação. E, para que seja mais universal a vossa valia, e se estenda mais a vossa intercessão, rogai por toda a Igreja: jà que na Terra fostes della Princepe, e a governastes tantos annos, lembrai-vos agora della. Rogai por este Reyno, do qual fostes Protettor algum tempo: e sede-o tambem agora; poes nem a vossa caridade he ao presente menor, nem menora sua neces-

sidade. Rogai por esta Con+ gregação, e por todos os seos Congregados - Se fostes amigo tao intimo, e tao particular de nosso Santo Pae, sede-o tambem agora de seos Filhos. Diz o Espirito Santo, que nao haō-de os filhos deyxar o amigo de seo pae : Amicum patris tui ne dimiseris: sinal he, que 27. 10. no amigo do pae tem conveniencia os filhos: e que outra mayor pode fer a nossa conveniencia, que a vossa intercessão? Rogai finalmente por todos os prefentes, que aqui vierao a celebrar com devoção vossas memorias; mostrai que sois agradecido, e alcançainos a todos muyta Graça nefta vida, e na outra muyta Gloria. Quam mibi, & vobis, &c.





## SERMAO

Do Gloriofo

#### S.FRANCISCODE SALES.

Prègado no Anno de 1682.

Vocavit fervos fuos . Matth. 25.

\$. I.

514.



Os applaufos , ecelebridade daquelle grande
Princepe ,
e vigilătifmo Bifpo

de Genebra, o gloriofo Saő Francisco de Sales, (por epilogo de seos muytos titulos, cabal, e sidelissimo Servo do Senhor) nos propoem To III. a Igrija hoje no feo Evangelho a muytos Servos: Voeavit fervot fivot. E com quemyfterio? Com hum na minha opinia6 muyto grande... Reprefenta-nos a S. Francifico de Sales em muytos Servos; porque foy S. Francifico de-Sales hum tal Servo, que valeo por muytos. Efla differença confidero eu faz. a Igreja em accómodar efle Evangelho aos mais Santos Pôtifices, que no difeurfo do Anno fo-

Q q len-

lenniza, e em applicallo ao que neste dia celebra. Aos mais accomoda-o, representandonos a cada hum dos Santos cm cada hum dos Servos, conforme aos Talentos, em que se lhe assemelha; a S. Francisco de Sales representa-o em todos, para mostrar, que sô este Santo soy muytos Servos, ou hum tal Servo, que valeo por muytos.

515. Intenta; a meo ver, a Igreja honrar neste dia ao nosso Santo, do mesmo modo, que antigamente Moyses ao grande Joseph. Introduz Moyses o Capitulo Trinta, e sette do Genesis, dizendo que quer descrever toda a Decen-Gen. 37. dencia de Jacob: Hæ funt generationes ejus. Quando eu vi este principio do Capitulo, cuydey, que nos referisse Moyses em todo elle quantos, e quaes forao os filhos todos de Jacob: que começasse pelo primogenito Ruben, logo passalse a Simao, e Levi; depoes a Juda, elssachar, eassi se seguissem os mais atè Joseph, e Benjamin · Mas nao he assi; porque, observando o Capitulo todo, e os mais, que se lhe vao feguindo, acho, que em todos elles nao faz Moyfes ou-

tra cousa, que engrandecer a Joseph, e referir-nos suas gloriofas acçoens: Hæ sunt ge- 1bidem. nerationes ejus: Joseph, cum sexdecim est annorum, pascebat gregem, &c. Poes estas sad as geraçõens todas de Jacob; Joseph? nao teve Jacob doze filhos, taó celebrados pelos nomes, como mysteriosos no numero? Poes, se Moyles nos propoem, para trattar de todos, aos filhos de Jacob, como faz menção sò de Joseph? e, se queria somente referir as acçoens de Joseph, para que era propor-nos por titulo a todos os filhos de Jacob? Para deste modo o honrar, e engrandecer, mostrando que por todos os filhos de Jacob valia hum sò Joseph:Licet alii (disse Ruperto) Licet alii bi: apud fuerint Jacob filii: in uno ta-Lipom. men Joseph suam generationem transfudit. Se os filhos de Jacob os tomarmos cada hum per si, hum he Ruben, outro Simao, outro Levi, c afsi dos mais: porèm, tomandoos todos juntos, he hū sò Joseph; porque elle sò per si de tal sorte valeo por todos, que he todas as geraçõens de Jacob; e todas nelle sò se transfundem : He sunt generationes cjus,

ejus, Joseph: In uno Joseph fuam generationem transfudit.

516. Assi honrou Moyses antigamente a Joseph; e assi honra hoje a Igreja a S. Francisco de Sales. Estes Servos do Evangelho, se os tomarmos cada hu per si, em hum nos representa a S. Nicolão, em outro a S. Norberto, em outro a S. Carlos Borromeo. e assi dos mais Santos Pontifices: porèm em todos juntos a hum S. Francisco de Sales, querendo-nos mostrar neste como enigma, que hū sò Francisco fora muytos Servos: Vocavit servos suos. E, para que nao pareça procedemos fem fundamento, seja este todo o Assumpto do Sermao:S.Frãcisco de Sales hum Servo multiplicado: ou Em hum sò Servo muytos Servos. Dividiloemos em duas partes, que serao os dous modos, comque se obrou esta maravilha da Graça, e este assombro da Natureza. O primeyro, foy Servo multiplicado; porque multiplicou o Senhor nelle sò, os Talentos, que repartio com os mais Servos. O segundo; porque vendo-se Francisco com multiplicados Talentos de todos os mais Servos, multiplicou-sea si, e se fez muytos, para servir por todos a seo Senhor.

517. Para o desempenho desta obrigação he-me necesfario muyta luz, e muyta Graca. Glorioso Santo, sey eu, que em semelhante lugar ao em que eu hoje me vejo, vos comunicou a Imagem de hum Christo crucificado muytos rayos de luz, que visivelmente vos illustràrao. Hum destes vos peço: e não he muyto me concedais hum entre tantos. Assi mo assegura hoje, alem da vossa liberalidade, sempre grande, o vosso proprio interesse; se he que podem ser interesse vosso os meos louvores. E porque não ha luz sem Graca, recorramos por esta à Fonte de toda ella. Ave MARIA.

### S. II.

518. Foy primeyramente S. Francisco de Sales muytos Servos, ou hum Servo multiplicado; porque multiplicou o Senhor nelle sò, os Talentos, que repartio com os mais Servos. Por estes Talentos, que o Senhor repartio com os Servos do Evangelho, se enten-

dem Qq2

dem na melhor opiniao, e no parecer dos mayores Interpretes, os Talentos da Graça, e os Dons espirituaes, que Christo Bem Nosso subido ao Ceo comunicou aos homens no Divino Espirito. E essa consonancia faz, o que deste Mysterio tinha profetizado David, com o que no Evangelho diz Brev. S. Mattheos: Ascendens in Fest. A- altum , dedit dona bominibus , diz a Profecia de David: Homo peregrè profici scens . . tradidit illis bona sua, diz a Letra do Evangelho. Estes bens poes do Espirito, que o Senhor repartio com os mais Servos, os multiplicou, e juntou todos em S. Francisco de Sales. Não me empenhara a dizello, fenao tivera hum tao grande fundamenta no modo, com que o Senhor comunicou aos mais estes Talentos, e estes Dons no Divino Espirito, e com que

> 519. Houve Christo de comunicar estes Talentos a seos Apostolos, e mais Dicipulos, e nelles a todos os Varoens Apostolicos, e Servos da sua Igreja; e como os comunicou? Estavaõ todos em oração, e diz S. Lucas nos Attos dos Apostolos, que appareceo o Es-

pirito Santo em forma de fogo; que, como expoem o douto Sylveyra, formava hum globo: In quodam globo salv.bic. descenderunt: o qual se dividio em diversas chamas, que repartidas se collocarao sobre as cabeças de cada hum: Ap- AB.2.3. paruerunt ... dispertite lingua, tamquam ignis, seditque supra fingulos corum. Hum levouhua. chama, outro outra, e cada hum a sua: este mayor, aquelle menor, o outro mais pequena, conforme a sua mayor, ou menor disposição. E he o que no Evangelho diz tambem S. Mattheos; que cada hum dos Servos recebeo. conforme a sua capacidade, e a fua mayor, ou menor virtude: Unicuique secundum pro- 25. 15. priam virtutem ...

520. Com esta repartiças das chamas foy tambem a dos Talentos. A huns deo o Senhor o Talento de Apostolos, a outros o de Profetas, a outros o de Evangelistas, a outros o de Prelados, e Doutores; confummando-os assi a todo: Varoes perfeytos em ordem aos diversos ministerios, a que os destinava. Sao palavras de S. Paulo, que, como notou Alapide, falla desta\_

mef-

os comunicou ao nosso Santo.

mesma comunicação do Divi-AdEpb. no Espirito: Unicuique autem nostrum data est gratia secun-Alap. dum mesuram donationis Christi. . . O ipse dedit quosdam quidem Apostolos, quesdam autem Prophetas, alios verò Evangelistas, alios autem Pastores, O Doctores ad confummationem Sanctorum, in opus ministerii, in ædificationem corporis Christi. Esta a fòrma, e o modo, com que o Senhor comunicou os Talentos a feos Servos.

521. E como os comuni-

cou a S. Francisco de Sales? Communicou-lhos todos juntos; porque não participou Francisco huma sò chama, como os mais; levou-as todas. Estava o Santo hum dia em oração: eysque de repente. baxa o Espirito Santo visivelmente em hum globo de fogo, o qual se dividio em muytas, e diversas chamas, e todas se collacarao juntas sobre elle: Theoph Constat de calo demissum igneum globum in multas slammulas mox divifum, quibus universus velut ignesceret, diz hum dos Historiadores da sua Vida : Ficou o Santo tao cheyo de amor de Deos, que nao ha palavras humanas, que o possao declarar: exhalava fo-

go seo rosto, estodo elle ardia em hum vivo incendio; testimunhando assi o corpo todo, o quanto se abrazava o feo espirito...

522. E quem naove a tanta luz (se he que tanta luz o nao cega.) a semelhança, e.a. differença; a semelhança, com que Deos se comunicou ans mais Servos, e com que se comunicou a Francisco; e a differença de hua, e outra comunicação? A todos se comunicou estando em oração: a todos em chamas nacidas de hum globo de fogo: mas com a differença; que com os mais repartio; com S. Francisco de Sales não fez repartição: com os mais Servos repartio o Senhor as chamas, Apparuerunt. dispertitæ linguæ; porèm em Francisco juntou-as: os mais cada hum levou a sua, Supra fingulos; Francisco levou-as todas: Quibus universus veluk igne ceret ...

523. E agora si, que concordarey bem o Texto de S. Lucas com a Versao Syriaca. He muyto de reparar, que, dizendo: o Texto de S.Lucas, que cada hua destas chamas se poz sobre cada hum. dos presentes, Sedit supra lin-

Raga

ble .

fingulos corum, verta o Syriaco, dizendo, que sobre hum Spriac. se collocarao todas: Visa sunt dispertitæ linguæ, & sederuut super unum exeis. E como se concorda esta, que parece contrapolição? Se hum levou todas as chamas, como coube a cada hum a fua?e, fe cada hum levou a sua, como podia hum sò ficar com todas? como se compoem o Sedit supra singulos com o Sederunt super unum? Admiravel, e facilmente, se distinguirmos comunicação de comunicação. Duas comunicaçõens podemos confiderar com muytos Expositores, e entre elles com Solo.bac. o douto Sylveyra, nesta sò comunicação; hua na realidade, e outra na representação. Na realidade, a todos os Apostolos, e Dicipulos de Christo, que estavao entao presentes no Cenaculo:, na... representação, a todos seos Ministros, e Successores, que o haviao de ser nos futuros tempos. Na communicação poes, que houve na realidade, repartirao-se as chamas por cada hum: na que succedeo em representação, houve hum, que levou todas: dos Apostolos, e Dicipulos, que

estavao presentes, cada hum levou a sua chama: Sedit supra fingulos corum: entre os feos futuros Successores houve hum, hum S. Francisco de Sales, sobre o qual juntas se collocarao todas: Et sederunt super unum ex eis.

## S. III.

524. Mas para procedermos com mais clareza, e mayor evidencia, separemos, e dividamos nelle estas chamas, e com ellas os Talentos, que diz S. Paulo. Ja ouvistes delle, que em huas das chamas se comunicou a huns o Talento de Apostolos; em outras o de Profetas a outros: em humas o de Prelados a estes; em outras àquelles o de Doutores; entendendo nestes S. Paulo os mais Talentos todos, como expoem Alapide: Sub quibus catera intelligit: quaes são os Talentos dos Patriarcas, dos Martyres, dos Confessores, e Virgens, que são os que dividem, e formao os diversos Coros, e Jerarquias da Igreja Militante, e Triunfante. Digo poes, para prova de que todas estas chamas se communicarao juntas a

S. Francisco de Sales, e nellas os Talenros todos, quepelos mais Santos se vem divididos; que soy S. Francisco de Sales Apostolo, soy Profeta, soy Prelado, soy Doutor, soy Patriarca, soy Martyr, soy Consessor, soy Vir-

gem; e tudo foy ..

525. E, para que nao gastemos superfluamente o tempo, nem eu abuse da vossa paciencia, não podeis duvidar, que S. Francisco de Sales fosse primeyramente Prelado, e Confessor; porque, como a tal, o celebra a Igreja. Que tosse tambem Virgem, islo nos. consta da sua vida, poes aos. primeyros annos fe dedicou a Deos com voto de perpetua Castidade na Igreja do Protomartyr Santo Estevaó diante de huma Imagem da mesma... Pureza, aquem escolheo por Protettora da sua. Esse privilegio lhe grangeou o maravilhoso recato, com que sempre viveo entre as occasioens. do mayor perigo: emfim essalaureola lhe poz sobre a cabeca, essa palma lhe metteo nas maos aquella infigne vittoria, que alcançou de hua mulherperdida, cuspindo-lhe, como outro Nicetas, no rosto,

virando-lhe, qual outro Jofeph, as costas. Que fosse Doutor, tambem he certo, e isso nao sò na Terra, mas ainda no Ceo: na Terra, porque recebeo o Grão de Doutor em Levs, e Canones aos vinte quatro annos de sua idade, com applauso, e admiração geral dos mais infignes Mestres da Universidade de Padua:goza tambem no Ceo a Laureola de Doutor; porque, como assentaõ os Theologos, lograõ esta todos os Pregadores Evangelicos, Mestres de Theologia, e Escrittores Sagrados: e portodos estes titulos se coroa com ella dignamente o nosso Santo: por Prègador Evangelico; poes esse foy o seo Officio, e principal emprego: e aqui vai incluido o Talento de Evangelista, de que faz expressa menção S. Paulo; porque, como diz o mesmo Expositor Alapide, se nao distingue do de Prègador Evangelico. Logra tambem a Laureola de Doutor por Mestre de Theologia; poes lia a de Moral dous dias na semana aos Sacerdotes, deque havia prover as Igrejas; e a Positiva, e Especulativa todos os dias por largo tempo a Joac

Joao Francisco de Sales, seo Irmao, e Successor. Por Escritor tambem Sagrado; poes com seos muytos, e admiraveis Escrittos illustrou a Igreja , como ella mesma de si In Brev. confessa: Suis Scriptis cælesti doctrina refertis Ecclesiam il-

lustravit.

Rom.

526. Que fosse Patriarca, por tal o acclama o infigne Convento, que fundou, de Religiosas de Nossa Senhora da Visitação, que emsbreve tempo se propagou em cento, e trinta Conventos, assombrando fua virtude, :e Instituto a toda França. Por tal o confessa as varias Confrarias, que erigio; huma do Santiffimo Sacramento, outra des Nossa Senhora, outra de Eremitas no monte Vayronense, outra com o nome de Santa. Cruz, eujas Constituiçoens cheyas de maravilhosas obras admira ainda hoje Saboya. Por tal o venerao as muytas Religioens, que reformou, reduzindo-as a seo primitivo fervor, e Instituto. E ultimamente por Patriarca o celebra a nossa Congregação em-Tonon, onde a fundou S.Francisco de Sales, sendo o primeyro Superior, que nella.

houve. Finalmente, que fofse Profeta, tambem consta. Muytos annos antes previo, quaes haviao de ser as primeyras Religiosas do Convento, que depoes fundou: predisse os muytos trabalhos, e perigos, que havia de padecer na visita, que sez à grande, es dilatada Diocesi de Genebra: profetizou a morte a duas peffoas , e conheceo muyto antecedentemente a sua .. Restañ sò dous Talentos; o de Apoftolo, e o de Martyr, em que podeis ter a duvida, e em que eu espero satisfazer-vos.

# S. IV.

527. Primeyramente foy Apostolo S. Francisco de Sales : e peza-me de nao ser ou o primeyro, que lhe dè este tao devido titulo, e reconheça. nelle este Talento. No primeyro Sermao, que o nosso Santo fez, em que logo com a efficacia, e força de seo espirito, abalando a mais firme colunna da Heregia de Calvino, Antonio de S. Miguel, veyo depoes a dar com ellade todo por terra; o acclamou por Apostolo o Illustrissimo Claudio Granerio, Bispo entao de Genebra, cujo immediato Successor foy o nosso Santo; dizendo com as lagrymas nos olhos a todos os prefentes: Hum novo Apostolo temos, poderoso em obras, eem palavras. Com este mesmo titulo, entre outros muytos, o recebeo a Cidade de Avinhao, clamando o povo todo a hua voz: Este he o Apostolo de Cablaix . Vejamos se tinhao razao no que diziao.

528. Havia crecido a Heregia na grande Cidade de Tonon, e em todos os paizes vizinhos da Genebra, fendo o semeador desta cizania o inimigo de Deos Guilherme Zuingliano. Era parte destes inficionados paizes o Ducado de Cablaix: e, desejando o Duque Carlos Manoel estabelecer de novo a Religiao Catholica, escreveo ao Bispo Claudio Granerio, pedindo-Ihe enviasse Obreyros a esta-Seara. Poz elle logo os olhos em Francisco de Sales, parecendo-lhe que sò o feo espirito podia acometter tao ardua empresa, cheva de tantos perigos, e difficuldades. O mesmo foy entender o nosso Santo a vontade do Bispo, que dalla promptamente à execu-To.III.

ção, pondo-se logo ao caminho. Nao parece ja S. Francisco de Sales, indo para-Cablaix pregar o Evangelho, hum Santo Andre caminhando para a sua Thracia, hū Sao Bartholomeo partindo para a fua Armenia, hum S. Joao à fua Asia, hum S. Mattheos para a sua Ethyopia; emsim hum dos Apostolos caminhando para a Provincia, que o Senhor lhes destinàra? Si parece por certo: e para lhe nao faltar delles a minima semelhança, nao quiz levar prevenção alguma, nem algum apresto mais, que os proprios vestidos; entendendo, que por Apostolo o comprehendia tambem aquelle preceyto de Christo: Nolite portare faccu- Luc. 10. lum, neque peram.

529. Chegando emfim a Cablaix, subio a hua Fortaleza, onde tinha o seo presidio o Duque, e descubrindo della todas aquellas povoaçoens, vendo assoladas as Igrejas, arruinados os Conventos, proftradas as Cruzes, e toda aquella Cidade sem rasto algum de Christandade, banhados feos olhos em lagrymas, como Christo sobre Jerusalem, Luc. 19. chorou sobre ella: Videns ci- 41.

Rr

vitatem flevit super illam. B logo fem mais demora (porque a nao sabe ter a Graça do Espirito Santo) começou a sua espiritual conquista. Mas quem poderà referir o que nella padeceo dous annos intevros este Missionario Apostolico, em que parece se armou contra elle nao sò o Inferno, mas tambem o Ceo.

530. Eraő terriveis os frios,

que padecia, muytas as neves, continuas as chuvas, e as geadas: passava muytas vezes as noytes exposto às inclemencias do tempo; huas vezes debaxo de hua arvore, outras em hum tempfo arruinado; e tal noyte houve, que a muyta agua, e neve o obrigou a metter-se em hum forno quasi ardendo, como diz a sua Historia; parecendo-me nesta occasiao S. Francisco de Sales aquelle Homem, que vio S.Joao Apre.1. no Apocalypse, mettido noutro forno tambem ardente: Sicut in camino ardenti . Porèm, assi como àquelle o nao abrazou o fogo, assi nao abrazou a Francisco; porque hum, e outro tinhaõ cingido o peyto com aquelle cingulo de ouro: V. 13. Pracinctum ad mamillas zona aured; Figura da Charidade, que ardia em seos coraçõens : e não sente o fogo material, quem arde em tao espirituaes incendios.

531. Se affi chovia sobre. Francisco tribulaçõens o Ceo; que seria o Inferno ? Erao taes os trabalhos, que padecia às maős dos Hereges, taó grandes os perigos de vida, em que andava, que João de Sales seo pae, e o Bispo Granerio lhe escreverao se retirasse, e desistisse da empresa. Porèm debalde; porque nao fez pe a traz resoluto, ou a triunfar, ou a morrer. Augmentavaose cada dia os trabalhos; mas Francisco mayor, que todos elles: creciao cada vez mais os perigos; mas nao lhe abalavao o animo: e no mayor assalto de tribulaçõens, sempre intrepido, sempre o mesmo. Oh animo incontrastavel! oh paciencia invencivel!

532. Ora nao quero outra prova, nem mais outro final de que foy Apostolo S. Francisco de Sales; quando S.Paulo nos não deo outro mais de que elle o era . Escreve S.Pau- 2. Cor. lo aos de Corintho, e diz affi: Nihil minus fui ab iis, qui

funt

funt ... Apostoli : Sabey , ò Corinthios, que nao fuy nada... menos, que qualquer dos Apostolos. E com que o provais, glorioso Santo, ou que final nos dais, para que assi o creamos? Bem sey, que para vos crermos, basta dizello vòs: mas queremos com tudo saber, que final dais deste vosso Apostolado? Signa Apostolatus mei facta sunt super vos in omni patientia: A prova, e final, que para isso vos dou, (responde S. Paulo) he o muyto, que padeci na pregação do Evangelho. E este basta (diz por elle S. Joao Chryfoftomo: Hoc Apostoli specimen, atque Cbryfoft. argumentum est, nempe amnia forti animo ferre. Esta he a prova, este o argumento de fer Apostolo, soffrer trabalhos pelo Evangelho com animo robusto, forte, e constante. E que acabey eu agora de referir, fenao o muyto, que padeceo Francisco de Sales na prègação do Evangelho? Poes se vemos nelle o sinal; como lhe havemos de negar o fignificado? Se vemos nelle o final, e argumento do Apoftolado; como nao havemos de confessar, que foy Apostolo? Se o que padeceo

Paulo foy prova de ser Apostolo; porque nao ha de ser tambem prova de ser Apostolo, o que padeceo Francisco? Poes por certo, que nao padeceo muyto menos Francisco, do que Paulo.

533. E senao, diga-nos de si S. Paulo, o que padeceo. Maledicimur: Blasphemamur: Sof- 12.13. fro injurias, affrontas, blaffemias. E de que outros elogios era a le dainha, que rezavaō ordinariamente os hereges ao nosso Santo? Huns lhe chamavaõ idolatra, novelevro, e falso profeta: outros fevticeyro, encantador, endemoninhado; publicando dos pulpitos, que trazia sempre hum familiar. Si trazia; hum familiar tratto com Deos. Que mais padecia Paulo? In 2. Cor. 12. itineribus sæpe: Continuas jor- 26.

Hia todos os dias da Fortaleza, em que estava, prègar à Cidade de Tonon, que distava duas leguas : e como nesta se lhe prohibia o dizer Missa, para poder celebralla, eraobrigado tornar à Fortaleza: com o que de ida, e volta caminhava no dia quatro leguas, e essas ordinariamente a pe. Periculis fluminum: Pe- 1bid.

nadas. Isso padecia Francisco:

Ibidem .

V. 27.

rigos dos rios. Isso mesmo padeceo Francisco, passando duas vezes no dia o rio de Druencia por hua fragil ponte, que lhe formava o caramelo, sendo-lhe necessario valer-se das maos para o poder passar, nao sem evidente perigo da sua vida. Periculis. in civitate . . . In falsis fratribus: Perigos na cidade, eno povoado, e em irmaos falfos. Tambem Francisco os padeceo na de Tonon às maos de Hereges, falsos irmaos, excitando os Predicantes em feos pulpitos ao povo, que o apedrejassem. Periculis in solitudine: Perigos nos desertos, e despovoados. Nestes o esperavao ao nosso Santo os mesmos Hereges emboscados de noyte, para lhe tirarem a vida . In vigiliis, ... in fame, 6 siti, in jejuniis multis, in\_ frigore: Muytas vigias, e jejuns; muyta fome, e sede; e muyto frio. Tudo islo he hum catalogo dos trabalhos, que padecio Francisco de Sales. Tem logo os mesimos sinaes, que do seo Apostolado dava S. Paulo: Signa Apostolatus mei : nelle se forma o mesmo argumento de ser Apostolo: Hoc Apostoli argu-

mentum: e por boa consequencia deste mesmo argumento, e destes mesmos sinaes, bem\_ pòde dizer com Paulo S.Francisco de Sales: Nibil minus fui ab iis, qui sunt Apostoli.

## S. V.

534. He isto para mi tao certo, que ja me nao contento com dizer sò, que foy Apostolo S. Francisco de Sales; senao que de mais a mais reconheço nelle hua excellencia, que me nao hao de dar nos mais Apostolos. Não fallo ja, em que os mais Apostolos houverao-no com Gentios; e Francisco com Hereges, cujo conflitto he mais trabalhoso, como disse S.Bernardo, fallando das diversas perseguiçõens da Igreja: A- Ber ser. marior in conslictu baretico- 33. in rum. Nem tao pouco, que o que os mais Apostolos obràrao, quando ja Varoens confummados, obrou Francisco aos primeyros annos da sua adolecencia, empregando-se na pregação do Evangelho, quando ainda nao tinha mais que as Ordens de Subdiacono: e he este modo de obrar tao singular, e tao difficulto-

fo, que era hua das cousas, que nao podia alcançar Salamao com toda a sua Sabedo-Prov. ria: Quartum penitus ignoro... 30. 18. viam viri in adolescentia.

19.

6.7.

535. Outra he a excellencia, que nelle reconheço, e confidero. Ora notai. Entre os mais Apostolos, que houve, (fallando geralmente de todos) huns forao Apostolos do Padre Eterno, outros de Christo, e outros do Espirito Santo. Do Padre Eterno forao Apostolos os Prosetas, aos quaes mandou annunciar ao Mundo a vinda, que a ellenhavia de fazer seo Unigenito Filho, segundo o de S. Paulo,

Multifariam, multisque modis olim Deus laquens Patribus in Prophetis. Foy tambem Apostolo seo o Grande Baptista, a quem não sò mandou pregar a sua vinda sutura, mas a sua existencia jà no mesmo Mundo, conforme ao do E-

forao Apostolos os doze, que Luc. 6. escolheo, e chamou assi: Elegit duodecim, ...quos & Apostolos nominavit: e S. Paulo, de.
quem sez a eleyção depoes de

Deo ... ut testimonium perbi-

beret de lumine. De Christo

quem sez a eleyção depoes de fubido ao Ceo: Vas electionis

est mibi, ... ut portet nomen meum coram gentibus. Do Espirito Santo são finalmente Apostolos o mesmo S. Paulo, e S. Barnabe, ao qual a Igreja dà este mesmo titulo pela eleyção, que delle juntamente. com Paulo fez o mesmo Espirito Santo para o ministerio, a que os destinàra: Dixit... Spi- C. 13.2. ritus Sanctus: Segregate mihi Saulum, & Barnabam, in opus, ad qued assumpsies. Isto supposto; em que ordem, perguto, de Apostolado havemos de por a S. Francisco de Sales? ou de qual das tres Divinas Pessoas havemos de dizer, que foy Apostolo?

536. Digo, que de todas tres: e essa he a excellencia. fingular, que reconheço, e confidero no nosfo Santo. Nao sò. foy Apostolo do Padre E-terno, como os antigos Profetas, e o Grande Baptista: nem sò de Christo, como Pedro, Andre, e os mais de seo Apostolado: nem sò do Espirito Santo, como Paulo, e Barnabe: foy Apostolo de toda a Santissima Trindade. Seja o testimunho, e provadeste pensamento outro admiravel caso da sua Vida, que lhe fuccedeo na occasiao, em que

o sa-

o sagrarao Bispo. Posto de giolhos S. Francisco de Sales diante do Bispo, que o sagrava, de repente ficou immovel, e extatico por espaço de meya hora. Neste maravi-Thoso extase se lhe manifestou a Santissima Trindade: e, continuando-se este favor, e asfistencia por todo o mais tempo da sua Sagração, tudo, o que visivelmente faziao os Bilpos neste atto, obravao invisivelmente na sua alma todas as tres Divinas Pessoas . E que outra cousa foy esta singular assistencia de toda a Trindade Beatissima no atto da Sagração deste novo Bispo, senao outro final do feo novo Apostolado: Signa Apostolatus mei? Que outra cousa era aquella operação invisivel de todas as tres Divinas Pessoas, senao hum novo argumento, de que todas tres o constituhiao feo Apostolo: Hoc Apostoli specimen, & argumentum est?

537. Vede : Sagrar-se Bispo S. Francisco de Sales era o mesmo, que constituir-se Apostolo; porque (como diz S. Jeronymo) tem os Bispos a mesma dignidade, e o mesmo Hier. lugar, que elles : Apostolorum locus Episcopi tenent. E na-

frase da Escrittura o mesmo val Bispo, que Apostolo: donde, querendo dizer David, que outro levaria o Apostolado a Judas, disse, que outro lhe levaria o Bispado: Episcopatum ejus accipiat alter . E a Epafrodito Bispo dos Filippenfes the chamon S. Paulo seo Apostolo : Necessarium existimavi Epaphroditum fra-AdPhitrem . . meum , vestrum autem Apostolum. Cooperarem poes invisivelmente todas as tres Divinas Pessoas à Sagração de S. Francisco de Sales, era o mesmo, que cooperarem ao seo Apostolado, e constituirem-no todas tres por seo Apostolo; o Eterno Pae, como a hũ Profeta, ou hum Baptista; o Filho, como a hu S. Pedro, ou Santo Andre; o Efpirito Santo, como a hum. S. Barnabe, ou hum S. Paulo; e toda Santissima Trindade, como a hum unico, e fingular Apostolo, sendo a sua mesma real assistencia para nòs o sinal, e o argumento deste novo Apostolado: Signa Apostolatus mei : Hoc Apo/toli argumentum.

538. Desta excellencia nace agora outra, fingular tambem no nosso Santo; e he, que, se dos seos Apostolos disse

Chrif-

Christo, que pelo ministerio de seo Apostolado erao Sol Moub. do Mundo, Vos estis lux mundi; S. Francisco de Sales he tres vezes Sol, porque tres vezes Apostolo; Sol por Apostolo do Padre, Sol por Apostolo do Filho, e Sol por Apostolo do Espirito Santo. Donde com muyta proprieda-Eccli. de lhe podemos applicar o do 43. 4. Ecclesiastico: Tripliciter sol exurens montes, radios igneos exufflans, & refulgens radiis suis: S. Francisco de Sales foy tres vezes Sol; porque foy tres vezes Apostolo: singularizando-se entre os mais Apostolos por este principio nos rayos, nas luzes, e nos incendios: Tripliciter sol exurens montes, radios igneos exufflans, & refulgens radiis suis.

# S. VI.

739. Temos visto a S. Francisco de Sales Apostolo, e, em certo modo, mais que Apostolo: vejamo-lo agora Martyr: e para nao gastarmos outra vez dous tempos, vejamo-lo logo, nao sò Martyr, mas mais que Martyr; que esta licença concedem os dias proprios dos Santos aos seos louvores. E seja outra

vez S. Paulo, o que nos de a prova deste seo martyrio, assi como no-la deo do seo Apostolado. Falla o Apostolo dos mais Santos, e Servos de Jesu Christo, e diz assi: Mi- 2. Cor. nistri Christi sunt ... plus ego: 11.23. Todos os mais fao ministros. de Christo: mas eu ainda sou mais, do que elles. Notavel, proposição esta de S. Paulo! E em que està, meo Santo Apostolo, este vosso Plus, este vosso Mais a respeyto dos outros Servos do Senhor? In Ibid. mortibus frequenter: Responde S. Paulo: Està em que continuamente ando com a morte à vista: os mais dos dias corre perigo por amor de Christo a minha vida. E os mais Martyres não derão tambem a sua vida por Christo? Si; acode S. Joao Chryfoftomo; mas com esta differença; que os mais morrerao por Christo hua vez; porèm S. Pau. lo muytas: Paulus verd (diz Cbrosoft. o Santo Doutor) semetipsum Hom 1. per singulos dies immolabat , Pauli. quotidie moriens, & consummans voluntate martyrium: Os mais offerecerao por hua vez a Christo em sacrificio a sua vida; porem Paulo todos os dias a sacrificava: padecia

hūa

hua morte quotidiana, e cada dia constimava o feo martyrio . Tot mortes fustinuit , (profegue o Santo) quot dies in predicando vixit; quafiper fingulos dies pradicando, & periclitando moreretur, pericula fustinendo, propriifque mortibus maximam lecuritatem aliis comparando : Tantas mortes padeceo Paulo, quantos dias viveo prègando; porque em todos corria manifeito perigo a fua vida, grangeando com tantas mortes a falvação a tantas almas. Bem intere logo Paulo (conclue Chryfoftomo) que he mais, que os outros Martyres : Plus ego .

540. Se as palavras defte Santo Doutor não levarão em fi expresso o nome de quem\_ fallavao, perfuadira-me eu, que com espirito profetico fallava Chryfoftomo de S. Francifco de Sales . Todos os dias, que o noffo Santo pregou, correo perigo evidente a fua vida, escapando à morte as mais das vezes milagrofamente. Succedeo hua vez fahirem-lhe ao encontro dous Hereges, que o esperavao para o mattar: ao desembainhar as espadas, poz melles os olhos o Santo, e com a fua vifta lhes cahirao

das maos, sem poderem por em execução feo danado intento. Noutras occasioes lhes escapava quasi de entre as maos, attribuindo-o elles a arte magica. Assentàrao entre fi dar-lhe veneno; e o confeguirao tao fecretamente, que cahio o Santo em húa graviffima enfermidade : e. eftando quafi às portas da morte, com hua medicina, que inípirada do Ceo lhe applicarao os Medicos, reviveo, e cobrou faude . E nao he ifto andar S. Francisco de Sales In mortibus frequenter? nao fe pode dizer de Francisco, que tantas vezes morreo, quantos dias pregou: Tot mortes fuftinuit , quot dies in pradicando vixit? e que com outras tantas mortes proprias grangeou a vida a tantas almas: Propriis mortibus maximam fecuritatem alii comparando ? Poes , se isto no parecer de Chrysostomo constitutio a Paulo mais que Martyr, porque nao havia tambem de conftituir mais que Martyr a Francisco ? Bempodia logo dizer com Paulo o Plus ego .

sai, Mas direis, que emfim de todos estes perigos, de todas estas espadas, e de to-

dos estes venenos escapou sempre com vida S. Francisco de Sales. Assi he: mas tambem dos feos perigos escapava S. Paulo todos os dias; e em todos diz o Doutor da Igreja S. Joao Chrysostomo, que morrendo consumava o seo martyrio: Quotidie moriens, & consummans voluntate martyrium. Tambem\_ S. Joao, o Evangelista escapou illeso do ardente oleo da sua tina; e com tudo diz outro Doutor da Igreja, S. Jeronymo, que nao faltou ao martyrio, ainda que lhe faltasse o tormento: Videbimus 3.com.in martyrio animum non defuisse, Matthe. & bibiffe Joannem calicem confessionis, liedt persecutor nonfuderit sanguinem. Tambem os tres Meninos de Babulonia nao padecerao os incendios da fornalha; e com tudo diz o grande Tertulliano, que fem esse padecer foy o seo martyrio perfeyto: Martyrium & fine passione perfectum. Que importa para Deos, que escapasse Paulo dos evidentes perigos da sua morte, se Paulo por seo amor se metteo nesses perigos? Que importa, que Joao nao sentisse o tormento do oleo fervendo, se To.III.

Tertul.

por amor de Christo se metteo nesse oleo? Que importa, que os Meninos da fornalha. nao experimentassem suas vorazes chamas, se entre ellas se metterao comanimo de soffrellas? Serao si todos estes, martyrios sem tormento; mas são perseytos martyrios: Martyrium & sine passione perfectum. Assi o martyrio de S. Francisco de Sales.

## S. VII.

542. Mas nao assi: retratto-me do que disse; que, se os mais forao martyrios sem tormento, não foy sem tormento o seo martyrio, e o mayor que para elle podia ser. E qual foy o tormento, que padeceo no seo martyrio S. Francisco de Sales? O nao padecer tormento; o não morrer por amor de Christo. Os mais Martyres padecèrao padecendo; porèm o nosso mais que Martyr nao padecendo he que padecia : os mais padecerao a morte, porque morrerao; o nosso padecia o tormento da morte, porque nao morria... Era tal o desejo, que S.Francisco de Sales tinha de dar a. vida por Christo, tao excessi-SI

va a ansia de regar com seo sangue aquella mesma terra, em que tinha semeado sua Doutrina, que aeste sim entrava pelas mesmas casas dos Hereges, pelas aulas dos Heresiarcas, em que tinhao postas as cadeyras da fua iniquidade, desassando a todos a disputar sobre as verdades da Religiao Catholica, a ver, se entre as questoens, que disputasse, podia encontrar a ultima de todas; que assi chamou à morte profundamente Tertulliano: Ultimam quastionum omnium: a ver, se entre as soluçõens, que desse a feos fofificos argumentos, lhe davaõ elles a ultima ao seo espirito; poes sò esta sabiao dar, e elle, como Paulo, a desejava receber: Cupio dissolvi.

543. Sendo poes estas as ansias, e os desejos de S. Francisco de Sales; ver tantas occasioens de seo comprimento tao mal logradas: ver diante de si a seos capitaes inimigos jà com as espadas seytas para lhe tirarem a vida; e sicar com ella: ver-se com hum vaso de peçonha bebido; e impedir-se-lhe o seo mortal esseyto; esta era a pena, este o tormento, que padeceo Sales no seo

martyrio, eo que eu digo tambem, foy para elle o mayor, que podia ser; poes ainda em si sò considerado he tao grande, e tao excessivo, que parece duvidou o mesmo Christo, se haveria homens, que o podessem sopportar.

544. Potestis bibere calicem, Math.

quem ego bibiturus sum? Per- 20. 22. guntou Christo a dous Dicipulos seos; Diogo, e Juao: Podeis beber o Calix, que eu hey de beber? E em que vem a. parar o beber este Calix ? em morrer por Christo? poesentra em duvida, que o possão fazer os homens : Potestis? nao tem mostrado jà a experiencia, que si podem? nao morreo jà por Christo o seo meimo Precursor, o Battista? e muyeo dantes nao morrerao tambem, sò por nao violarem a sua Ley, aquelles sette valerosos Soldados, os Macabeos? poes como mostra duvidar agora Christo, se poderào beber este mesmoCalix outros homens como elles: Potestis bibere calicem? Ora nao era este o Calix, de que Christo fallava: não fallava do Calix, que na morte havia de beber; fallava do Calix, que bebia, e havia de beber atè

che-

Digitized by Google

chegar essa morte. Assi o declarou mais pelo Evangelista

Marc. S. Marcos: Potestis bibere calicem, quem ego bibo? Podeis
beber o Calix, que eu bebo?
podeis padecer o tormento,
que eu padeço? E que tormento era este, que Christo
entas padecia? O desejar morLuc. 11. rer, e nas morrer: Baptismo
autem babeo baptizari; Es quomodo coaretor, usque dum persi-

modo coarctor, usque dum persiciatur. Hey-de morrer, diz o Senhor; mas oh que tormento padeço na dilação desta morte! Tantas vezes entreinimigos, que me procurao a morte; e de todas escapo com vida! Oh que tormento este: Quomodo coarctor!

545. Este tormento poes tao excessivo, que padecia Christo, era o de que parece duvidava, se haveria homens, que o podessem sopportar:Potestis bibere calicem, quemego bibo? Mas bem mostrou S. Francisco de Sales, que si havia; poes elle o padeceo, e sopportou: e por isso eu dizia, que não fora sem tormento o feo martyrio; antes com o tormento mayor, que podia fer. E agora acrecento, que tao longe esteve de ser martyrio perseyto sem tormento,

que antes padeceo nelle o tormento do mais perfeyto martyrio, qual foy o de Christo.

Bem podia dizer com elle.

S. Francisco de Sales, Quomodo coarctor, usque dum perficiatur! e por este sò principio tambem com Paulo: Ministri Christi sunt ... plus ego.

11.23.

## S. VIII.

546. Mostrados assi os dous Telentos, que unicamente restavao, mostrado sica tambem, que todos teve S. Francisco de Sales: e nisso mesmo provado, que foy por este principio hum muytos Servos, ou hum tal Servo, que valeo por muytos. Do Espirito da Sabedoria diz o Sabio, que he hum, e muytos; ou hum, e multiplicado: Spiritus...uni- Sap. 7. cus, multiplex. E porque? Porque, diz, contem em si todos os espiritos : Qui capiat v. 12. omnes Spiritus: ou, como explica o douto Mendoça, porque inclue todos os dons: Propter diversitatem donorum, qua Mend.t. includit . Logo tambem, pro- Reg.c. 11 vado que tem S. Francisco v. 6. de Sales o espirato de todos os mais Servos, Qui capiat omnes spiritus, e que nelle sò se Sf 2 inincluem os dons, e Talentos, que o Senhor repartio com todos os mais, Diversitatem, donorum includit; demostrado sica, que nao soy hum sò, senao muytos Servos, podendo-lhe nòs applicar o do mesmo Sabio: Unicus, Multiplex.

547. E, se sem embargo de hua, e outra demostração, ainda duvidais da verdade de ambas, sabey, para vos tirardes de toda a dúvida, que foy S. Francisco de Sales por excellencia, eporantonomafia o Amado de Deos. Affi o acclamou hua voz do Ceo, (para que nao pudesse entrar. em duvida a sua verdade, sendo da Terra) a qual ouvio diftintamente huma grande Serva de Deos, que depoes foy. filha espiritual do nosso Santo. E foy o caso, que estando esta Serva do Senhor emoração, lhe representou o mesmo Senhor em visao intellettual a S. Francisco de Sales; e ao mesmo tempo ouvio hua voz, que lhe disse: Este he o Amado de Deos. Esta voz poes, que entao disse expressamente, era S. Francisco de Sales o Amado de Deos, difse implicitamente, que erahum Servo, que valia por

muytos, e que nelle sò estavao juntos os Talentos detodos.

548. E se nao, pergunto: (acabando o Discurso por onde o começamos) Porque razao valeo Joseph por todos seos irmaos: Ha sunt genera- Gen. 37. tiones ejus; Joseph? porque 2. foy elle o mais crecido nas : .... graças, e nos favores de seo pae Jacob : Filius accrescens C.49.22. Foseph, filius accrescens? porque foy o mais aventajado nas bençaos: Deus patris tui ... be- V.25.26. nedicet tibi benedictionibus cali desuper, benedictionibus abvsfi jacentis deor sum, benedictionibus uberum, o vulva... inter fratres tuos ? A razao, deo-a o mesmo Moyses: Porque Josephiera o amado de Jacob: Jacob autem diligebat Cap. 17. Joseph super omnes filios : e hua 3. vez que era o filho amado, havia de ser entre todos o mais favorecido. E duvidareis ainda de semelhantes effeytos no. amor de Deos para com seo Servo Francisco? Havia para Jacob valer por todos seos filhos o feo Joseph: havia de juntar nelle sò, todas as bençaos; que repartira com os mais; e isso, porque o amava; e nao havia para com Deos va-

ler por todos seos Servos Francisco? não havia de levar todos os Talentos dos mais o feo Amado? Duvide-o quem quizer; que eu nao quero. E mais quando Santo Thomas faz a differença entre o amor Divino, e Humano; que o homem amando, nao poem nenhum bem no amado; Deos si : E com toda esta differença pode tanto o amor de Jacob para com Joseph, que se pareceo como de Deos; e nao fe havia de parecero amor de Deos para com Francisco ; sequer com o de Jacob? Não pode ser: Doado, se Jacob com as bençaõs, que multiplicou em Joseph, fez que elle sà, valesse por todos seos filhos; Deos com os Talentos, que multiplicou em Francifco, fez que elle sò, valesse por todos seos Servos: e por isso, assi como Moyses, querendo honrar a hum tal filho; como Joseph, o representou em muytos filhos, Ha sunt generationes ejus; assi a Igreja; querendo engrandecer hoje a hum tal Servo, como Francisco, o representa em muytos Servos: Vocavit servos suos.

S. IX.

149. E que bem se desempenhou S. Francisco de Sales desta singular multiplicação de Talentos! Que bem correspondeo a efta particular fineza do amor de Deos! Vendose Sales com os multiplicados Talentos de todos os mais Servos; que fez? Multiplicouse a si, e sez-se muyros, para servir por todos a seo Senhor. Jà em seo nacimento se vio hu claro presagio desta sua multiplicação: e elle, do modo que pode, jà entao deo evidentes mostras do que havia de ser; que isto de fazer-sex muytos foy propriedade, que parece lhe veyo sempre nacendo . Inspirada do Ceo sua mãe Francisca de Sionnas, Senhora Illustrissima no Ducado do Saboya, antes de sahir à luzi com esta Luz, sez huma romaria à Cidade de Annesi a visitar o Santo Sudario de Christo Redemptor Nosso, que Original se mostrava em hum de seos templos; e nelle, como outra mãe do Profeta Samuel, offereceo a Deos as primicias desfeo ventre. Vendo-se Francisco jà antes de na-

cido offerecido a Deos por Servo, podendo dizer com-Pfalm. David : In te confirmatus fum ex utero; de ventre matris meç tu es protector meus, le comecou logo a multiplicar; e, porque nao podia em fi, multiplicou-se do modo, que podia fer . Não lhe permittia o Estado multipticar-ie a si para o fervico; e que fez ? Multiplicou os dias de Servo, anticipando muyto tempo contra a ordem comum da Natureza feo nacimento . là, diz Francisco, que o Estado menao permitte multiplicar-me a mi mesmo no serviço do Senhor, que jà tenho, multiplicarev ao menos os meos dias : contentar-me hey com ter mais dias de Servo, jà que nao posso ser muytos no ferviço. Oh prodigio de Santidade! Bem podeis, Glorioso Infante, conti-

nuar com David a fua Cancao: Inte confirmatus fum ex utero. tamquam prodigium fuctus fum multis .

550. Là dizia Job, que multiplicaria os feos dias : In nidulo meo moriar, O ... multiplicabo dies . Mas que differença de hua a outra multiplicação! Job diffe, que multiplicaria os dias depoes da morte: Mo-

riar , & ... multiplicabo : Francifco multiplicou-os no nacimento. Job queria multiplicar os dias, quando renacia para o premio: Gloria mea ... innovabitur: Francisco multiplicouos, quando nacia para o trabalho, e para o fervico; affi para ter mais dias de Servo, como para fe apressar mais o tempo de poder fervir .

551. Efte era o intento de Francisco em anticipar tanto os ícos dias : mas outro era o de Deos nesta mesma anticipação; não querendo, que o dia do nacimento de quem, fendo hum, se havia de multiplicar tanto em feo servico. entraffe no numero dos mais nacidos. Os mais nação embora aos nove, e aos dez mezes; Francisco ha de nacer muyto antes ; aos fette : nao fe ha de contar, como os outros, o dia do feo nacimento. Refere o Chronista Sagrado o primeyro nacimento, que nas maos de Deos tiverao todas as creaturas: e-referindo o numero dos dias,em que forao creadas, diz do primeyro, que da tarde, e manhaã je fizera hum dia : Fattamque est vespere , O mane dies unus . Vai conti- Gen.1.5. nuando a fua historia, e do

segundo diz, que da tarde, e manhaã se fizera o dia segundo: depoes ofterceyro, eaf-V. 8. 13. fi dos mais : Et factum est vef+ pere, o mane dies secundus ... dies tertius. . dies quartus, &c. Jà tereis reparado na differença, com que Moyses contai estes dias; poes, dizendo dos mais, que se fizera o dia segundo, o terceyro, e o quarto, sò quando quiz dizer, que se fizera o dia primeyro; diz que se fizera hum dia: Dies. unus. E que razao teria Moyses para mudar de estyllo? Se os mais dias, os conta com os. numeros de segundo, de terceyro, e quarto; ao que foy principio de todos elles, porque lhe nao dà o titulo de primeyro? porque nao diz Dies primus, senao Dies unus?.

razoens, que dao os Expositores, dà Santo Ambrosio tambem a sua; e he, que no primeyro dia creou Deos a Luz, conforme ao mesmo Texto: Dixit Deus: Fiat lux, Es futta est lux. fattumque est vestipere, E manè dies unus. Mas que tem o crear Deos a Luz no primeyro dia se nao conte como os mais dias? que mais tem a

V. 3.5.

. . . .

Luz, que o Firmamento, que a Terra; que o Sol, e que a Lua, para que, affi como o dia, emque se creou a Lua, e o Sol, se diz o quarto, o em que se creou a Terra o terceyro, o em que se creou o Firmamento o fegundo, não fe diga o em que se creou a Luz o primeyro? Tem hua propriedade, ou excellencia, que se nao ve nas mais creaturas; e he, que sendo hua, de tal forte se multiplica, que parece muytas. A quem ve na madrugada luzir a Aurora, de dia o Sol, de noyte a Lua, as Estrellas, e Planetas, parecerlhe-ha, que são muytas as luzes; mas nao he assi; porque em todos estes Astros, conforme o sentir comum dos Filofofos, se dà a mesma luz. Daquella mesma Luz, que Deos creou ao primeyro dia, se formou ao quarto o Sol, e deste se multiplica nos mais Astros: esta mesma he a que resplandece na madrugada, no dia, e na noyte; posto que tao multiplicada, que parece muytas: porque, creando-a Deos para luzir sobre a Terra, para comprir com esta obrigação, assi se multiplicou, que parece muytas luzes, quan-

do

do não he mais que hua sò. 553. Poes creatura, que para comprir com a obrigação, que tem, se multiplica; creatura, que para servir ao feo Author no ministerio, em que a poz, sendo hua, se faz muytas, não fe ha de contar o dia do seo nacimento, como os de mais; ha de ser exceptuado do numero dos dias, em que nacem as outras creaturas, o dia do seo nacimento: digao-le os outros dias legundo, terceyro, e quarto, que o seo so se ha de dizer dia hum: Factumque est vespere, & manè dies unus, E nao me parece, que està este pensamento muyto longe do de Santo Ambrosio. Vao as suas palayras: Ut lucis unitas ostendatur in sequentibus, non est dictus dies primus, sed dies unus. Naose disse dia primeyro, senao hu, para se mostrar a unidade da Luz nos dias seguintes. A unidade daLuz nos dias seguintes? e antes desses dias na o era jà a Luz hua? Mais: E as outras creaturas não erão tambem humas? Hum.era o.Firmamento, hua a Terra, hum o Sol, huma a Lua. Si eraő: mas com esta differença; que as mais creaturas erao huas, e humas

fe ficarao : a Luz porèm de tal forte era hua, que nos dias feguintes havia de fazer-se muytas, multiplicando-se em muytos Astros. Poes antecedentemente se mostre jà esta excellencia, e esta prerogativa desta sua tal unidade: Ut lucis unitas ostendatur in sequentibus; nao entrando no mesmo numero, nem se contando com os mais o dia do seo nacimento: Non est dictus dies primus, sed dies unus.

554. Esta excellencia, que da Luz quiz mostrar Moyses fazendo tao fingular o dia da fua creação entre os das mais creaturas, quiz mostrar Deos de Francisco, fazendo, que o do seo nacimento fosse tao particular entre os dos mais homens: os outros tenhao certo numero de dias, ou de mezes para nacerem; mas nao fe ha de regular por esse numero o dia do nacimento de Francisco: os mais nação, hus aos nove mezes, e outros aos dez: porem Sales ha de nacer muyto dantes: ha de fazer o seo dia numero de per si entre os mais nacimentos; poes tambem Sales multiplicando-se ha de fazer Clase per si entre os mais Santos.

Ambr.

555. Comprio-o tao exat-. ta, e pontualmente S. Francisco de Sales, que, chegando emfim o tempo de poder fervir, logo se começou a multiplicar, e a fazer muytos: e com tal excesso, que chegou na sua multiplicação a exceder a da mesma Luz. A Luz, se bem se multiplica em todos os Astros, nao se multiplica toda em todos; se no. Sol, por Rey dos Planetas, se ve a Luz toda, nao fe ve toda na Lua, e menos nas Estrellas; e ainda entre estas com. desigualdade. Não assi S.Francisco de Sales, que de tal sorte se multiplicou, e sez muytos, que se fez todo para todos, e para todos tudo. Affi o diz, nao menos que a mesma Igreja na Oração, que hoje lhe canta: Deus, qui ad animarum salutem Beatum Franciscum Confessorem tuum, atque Pontificem omnibus omnia. factum esse voluisti. Todo se multiplicou paratodos; porque a todos seos proximos se comunicou de todo: todo aos Hereges, para os reduzir à Fè: todo aos mais peccadores, para os converter à Graça: todo aos Justos, para os augmentar na perfeyção: em-To.III.

fim todo a todos: Omnibus omnia. Vejamo-lo nos effeytos.

# \$. X.

556. Com tal excesso obrava S. Francisco de Sales no bem dos proximos, que claramente mostrava ser muytos todos; attribuindo o Author, que refere a sua Vida, a hum grande milagre o poder acudir a tanto. Pregava, e disputava continuamente com Hereges : e bem mostra esta continuação o numero de Sermoes, que fez, e o numero de Hereges, que converteo. Sò dos Sermoens, alem das muytas disputas particulares, que teve, e as quaes muytas vezes duravao, desde que nacia, atè que se punha o Sol, se diz, que forao mais de quatro mil. Dos Hereges convertidos, alem de outros peccadores sem numero, diz a sua Lenda, que forao settenta e dous mil. Quem visse assi a Francisco, tao occupado na conversão de Hereges, vendo-o empregado todo, e de todo neste ministerio, parecerlhe-hia, que nao tinha, nem podia ter outra occupação. Tt

Mas logo se desengannaria, quando o visse trattando tambem todo com os arrependidos, e com os perfeytos; assistindo no Confessionario manhaãs integras confessando, e instruindo a hum numero sem numero de pessoas, que o buscavao; visitando a miudo os Conventos de Religiosas, que fundàra; fazendo-lhes pràtticas, e exhortaçõens; trattando da sua reforma, e adiantando-as cada dia mais na virtude, e perfeyção.

557. Quem o visse empregado todo em escrever tantos Livros, cheyos todos de tao admiravel sabedoria, e doutrina, que serviao de assombro a todas as outras Naçoens; traduzindo-os quafitodas nos feos idiomas, e desejando os homens mais infignes daquelle tempo conhecer o seo Author; porque diziao, nao podia deyxar de ser hum homem Grande: Quem, digo, o visse escrever tanto, imaginaria, que nao fazia, nem podia fazer o Santo outra cousa mais, que escrever, e compor. Mas rambem acharia, nao ser assi, quando o visse andar em hua continua visita de toda a sua grande, e dilatada Diocesi de Genebra cheya de innumeraveis povos, muytos situados em montes asperissimos, em climas tao contrarios, que huns habitaõ hum enregelado inverno, e outros hum abrazado estio; passando o Santo por todos estes montes de trabalhos, por não cessar hum instante de cultivar a sua Vinha; podendo elle sò dizer o que os outros, fendo muytos: Portavimus pondus diei, & Matth. æstus.

558. Poes que seria, quando o vissem trabalhar nao sò na sua Vinha; senao tambem nas alheyas, como foy em Paris, em Dijon, e em Grenoble, Cidades populofissimas, que a continuas instancias, e extraordinarias diligencias procuravao ouvir sua doutrina? Todos se admirariao, e assentariao comsigo, que nao era hum sò homem Francisco, senao muytos homens: porque, quando aquelle Pae de familias tao pròvido e cuydadoso no benesicio, e cultura da sua Vinha, sendo esta hua sò, por cinco vezes no dia conduzio para ella obreyros, e mais obreyros; parecendo-lhe todos ainda poucos para o seo trabalho; viao.

viao que sò Francisco trabalhava por todos elles, nao sò na sua Vinha, mas tambem nas dos outros, sendo estas tantas em numero, e tao grandes na extensão.

559. E, o que faz crecer mais a admiração, he que, trabalhando em tantas, desse de todas tão boa conta, como mostra o copioso frutto, que de todas colheo. Hūa vez que a Esposa dos Cantares se encarregou, ou lhe encarregarão o cuydado de ontras Vinhas, alem da fua, deo tao mà conta de si, que nem Cant. 1. da sua deo conta: Posuerunt me custodem in vincis: vincam meam non custodivi: o mesmo foy cuydar de muytas, que descuydar-se de todas : o mesmo trattar das alheyas, que faltar atè à propria. Nao assi Francisco; que, sem embargo de serem tantas as Vinhas, de que trattava, e imporse-lhe o cuydado de beneficiar a todas, a todas acudia, e de todas se desempenhava, como se fora hua sò. Mas a differença esteve, que a Esposa trabalhava como hua; porque era C. 6. 8. hua hua: Una es columba mea. una es; Francisco trabalhava

como muytos; porque era-

**.** 

hum maytos, ou hum multiplicado. A Esposa, como húa, que era, nao podia acudir a tanto; Francisco, como muytos, podia satisfazer a tudo: por isso, querendo a Esposa acudir as outras Vinhas, desamparou a sua; e Francisco, sem desamparar a sua, cultivou as outras.

560. E, se me nao enganno, delle parece o tinha David assi profetizado, quando disse, na exposição de Hugo, que hum Justo se multiplicaria em muytos, e que este hum muytos floreceriao em particulares Igrejas do Senhor, gerando em todas pelo Evangelho muytas almas para elle: Justus ficut cedrus Libani multiplicabitur: plantati in domo 91. 13. Domini, in atriis domus Dei 14. nostri slorebunt: Atria (expoem Hugo) Atria sunt particulares Hug.bic. Ecclefie, in quibus floruerunt, & germinaverunt, generando filios spirituales. E não he este Francisco de Sales? Elle he sem duvida o Justo, hum na pessoa, Justus; mas de tal forte multiplicado, Multiplicabitur, que posto em diversas Igrejas, assi florecia, e fruttificava em todas, como se fora muytos: Plantati in. Tt 2 atriis

atriis domus Dei nostri storebunt. Ah Francisco prodigioso! Bem podeis tornar a dizer com o mesmo David: Tamquam prodigium factus sum multis. E jà agora me nao admiro, de que o lugar, que hoje tendes na Gloria, sejaentre os Anjos, e se veja no mais superior de seos Coros o vosso trono.

#### §. XI.

561. Contemplava hum dia certa Religiosa de grande santidade a Gloria do Ceo Empyreo, e affirmou haver visto ao nosfo Santo intimamente unido com Deos, que o Anjo da sua guarda lhe mostràra hum resplandecente trono entre os Serafins, elhe dissera, era aquelle o lugar, que a Divina Providencia tinha preparado para o Bispo de Genebra. Assi havia de ser. Da-se no Ceo o lugar segundo as obras de cada hum: e como nao havia de ter entre os Espiritos Angelicos o feo lugar, e trono quem, aindaque homem, obrava, como se fora Anjo? Naquelle Carro triumfal da Gloria de Deos, que se representou a Ezechiel, nao

reparo tanto nos Espiritos Angelicos, que por elle tiravao, quanto no estrondo, que com suas azas faziao. Audie- Ezech.t. bam sonum alarum... quasi so- 24. nus erat multitudinis, ut sonus castrorum: Ouvia, diz o Profeta, o som de suas azas, e me parecia o estrondo de hua multidao, e de muytos exercitos. Quantos erao estes Espiritos? Nao mais que quatro: e na opiniao de muytos hum sò com quatro reprefentaçõens. Poes como podia hum sò Espirito, ou ainda todos quatro, fazer com suas azas lium tal estrondo, que parecessem exercitos, e multidoens? Porque esse he o obrar dos Anjos. O bater destas azas era symbolo das obras destes Espiritos: por iso o Profeta lhes vio juntas com as azas as maos: Et v. s. manus... fub pennis corum: ou, como expoem Alapide, nas melmas maos tinhao as azas, para mostrar o muyto que obravao: Manus ha erant alata, ut fignificetur celeritas in operando: e os que erao sò quatro no ser, pareciao hua multidaó no obrar. Punha o Profeta os olhos em cada hum destes Espiritos, e via hum sò Espirito: attendia ao estron-

do

17/100/1

do de suas azas, reparava nas obras das suas maos; e jà este lhe nao parecia hum, mas muytos: e, vendo o mesmo em todos, jà lhe nao pareciao sò quatro, senao hua multidao, hus exercitos : Quafi sonus erat multitudinis, ut sonus castrorum. Este he o obrar dos Anjos: e este foy tambem o obrar de Francisco. Era poes razao, e justiça, que entre Anjos tivesse o trono da sua Gloria quem no modo de obrar teve com elles as semelhanças.

562. E, se me nao faltàra jà tanto o tempo, ou eu lhe nao sobejara ja tanto, dissera, que nao sò obrou Francisco com semelhanças daquelles Espiritos, senão que era hum delles, ou, para melhor, todos quatro jà erao representação sua. Diz o Profeta, que todos quatro tinhao figura de hum Homem: Similituda bominis in. eis: e que outro Homem havia de ser o figurado em huns Espiritos, que, sendo huns, obravao, como se forao muytos, senao S. Francisco de Sales ? Que outro Homem havia de ser, o que tinha as maos em quatro partes, Manus hominis .. in quatuor partibus, senao Francisco obrando em quatro

V. 1.

V. 8.

Cidades, em Paris, em Dijon, em Grenoble, e em Genebra? E que outro havia de ser o Homem, que, estado com as maos tão occupadas em tantas partes, ainda tinha maos para pegar das pennas, Et manus bominis sub pennis corum, senao Francisco, que sobre trabalhartanto, escreveo tanto? Sem dùvida este era o Homem, que representavao: Similitudo hominis in eis.

563. Oh Gigante da Santidade, e Homem de cem maos! O que entre os Antigos fe contava daquelle Gigante da Natureza, Briarco, nao duvido seria ficçao; mas em vos parece, que foy realidade; poes assi obrastes, como se tivesseis cem maos, ou como se fosseis cem homens. Mas disse pouco: perdoai o descuydo, Glorioso Santo. Mais fostes, que cem homens: fostes mit. La se queyxava o Espirito Santo. pelo Ecclesiastes, que de mil homens achàra hum : Virum Eccle. 7. de mille unum reperi: mas bem se the recompensou este trabalho: poes em hum sò homem, como vos, achou mil; podendo dizer: Mille in uno. reperi. Porèm ainda he pouco: por mais valestes; vales-

tes por dèz mil: bem posso dizer de vos, o que la disse o 2. Reg. Povo de David: Tu unus pro decem millibus computaris; Sò vòs valeis por dèz mil. E ainda assi nao atino com o que fois: porque, se David valia por dèz mil, porque venceo adez mil , Percuffit David decem millia; por mais haveis vòs de valer; poes vencestes a settenta, e dous mil. Ora, em huma palavra, valestes por todos; porque obrastes mais que todos, podendo de vos 1. Cor. dizer-se o de Paulo: Abundantius illis omnibus; que, se elle o disse de si; porque se fizera todo para todos, tambem se pode dizer de vos; poes vos fizestes para todos tudo, como hoje o attesta a Igreja: Omnibus omnia: sendo este tambem o principio, por onde vos representa em todos os mais Servos do Senhor: Vocavit servos suos -

# S. XIL.

564. Tenho acabado o Discurso: e consesso, que com assaz consusas minha; e nella quizera me acompanhasseis todos. De quam differente modo nos havemos com Deos os

homens, do que se houve com elle hum homem como nòs, S. Francisco de Sales! Não se contentou o Santo com se dar todo a Deos, e a seo santo serviço; senao que se quiz fazer muytos, para lhe poder dar em si a muytos todos. Nos nao digo eu jà, que nos nao fazemos muytos; mas nem\_ ainda nos damos todos, querendo que và isto de meyas, e de ametades. Cada hú de nòs divide o seo todo em duas partes; com hua queremos servir a Deos, e com outraao Mundo; ametade damos ao Mundo, e a outra reservamos para Deos. Pede-nos Deos, que nos demos a elle de todo: pede-nos tambem o Mundo, que nos demos todos a elle: e nos, para concordarmos a estes dous pleyteantes, dividimo-nos. Succedenos (como jà ponderey noutra occasiao) com Deos, e com o Mundo, o que a Salamão com aquellas duas Mulheres, que pleyteavão em sua presença fobre quem havia de levar a todo hum menino por filho seo . E, vendo Salamao esta. contenda, mandou dividir o menino em duas partes, e que se desse ametade a hua, e

infantem...in duas partes, & date dimidiam partem uni, & dimidiam partem uni, & dimidiam partem alteri. Contendem Deos, e o Mundo sobre quem nos ha de levar todos: e nos como Salamao, mas sem a sua sabedoria, dantos a Sentença: Dividatur: Divida-se o todo: de-se ametade a Deos, e ametade ao Mundo: e assi o pratticamos, e pomos em execução.

565. Poes, (valha-me o Ceo!) assi como imitamos a Salamão na primeyra Sentença, mão o imitaremos na segunda? A segunda Sentença de Salamão foy, que, sem se dividir o Infante, se desse todo à sua verdadeyra mãe: Date buic infantem, O non occidatur. Poes nao se darà tambem cada hum todo a Deos, seo verdadevro Pae? Nao revogaremos aquella primeyra Sentença? Ja que nos não fazemos muytos todos para servirmos a Deos, como S. Francisco de Sales; ao menos não o serviremos com este sò todo intevro, e nao dividido? Nao amaremos a Deos do modo, que elle quer ser amado de nos, e dasorte que nos manda, que o amemos: Ex toto corde tuo, ex

tota anima tua, ex tota mente tua: Com todo o coração, com toda a alma, com a mente toda? Para que he andar coxeando a duas partes: Ufquequò claudicatis in duas par- 18.21. tes? Ou Deos, ou Baal, dizia o Profeta Elias. Mas, se Baal não he digno de que o amemos, nem ainda com parte do nosso coração, e do nosso amor, empreguemo-lo todo em Deos. E, se ha de começar algum dia este amor, comece hoje, e comece jà com hum exemplo tao grande, como o que temos em S. Francisco de Sales.

566. A hua Serva fua revelou Deos, que este Santo tudo, que obrava, era por amor, em amor, do amor, e para o amor de Deos. Isto si, que era saber empregar em Deos o amor todo, e de todos os modos, que nelle se pode empregar, sem reservar para o Mundo a mais minima parte. Por isso, offerecendo-lhe Henrique quarto, Rey de França, hua confideravel Renda; e querendo juntamente promovello a outro Bispado mais opulento; de hua, e outra graça se escusou o Santo; porque nenhum amor tinha posto nas riquezas.

Que-

could.

Querendo-o tambem o Papa Leao XI. honrar com a Purpura, e Capello de Cardeal, nao aceytou Sales esta honra; porque nem nas honras, nem nas Dignidades tinha posto o coração. Deos, e so Deos era todo o seo emprego.

567. Seja poes este tambem o nosso. Morra hoje em nos todo outro amor, quenao sor este: morra todo o amor ao Mundo: morra todo o amor ao peccado; e viva so em nossos coraçoens o amor de Deos: viva nelles JE-SU, eso JESU; viva, e viva.

tas erao as faiscas, estas as lavaredas, que de quando em quando exhalava o abrazado Ethna do vosso peyto. Estes os suspiros, com que repetidas vezes desabasava o vosso coração. Estes os desejos, estas as ansias, que de continuo docemente o tyrannizavao. Estas as vozes, que sempreda vossa bocca se ouviao, Viva JESU. Poes, Santo meo, poderoso sois, para fazerdes se cumpra em nos, o que tanto

desejaveis. Se a vosfa intercessao foy tao poderosa, que deo a vida do corpo a muytos mortos; porque o nao serà tambem, para dar a das almas a muytos vivos? a tantos vivos em suas paxoens, e no amor tao desordenado das creaturas? Bem sey, que he necessario para isto muyta... Graça: mas tambem sey, que era tanta, a que vos tinheis, que a nao podicis fopportar. Lembra-vos, Santo meo, quando exclamayeis a Deos: Domine, contine undas Gratic tue; quia sustinere non possum: Senhor, detende as enchentes da vossa Graça; que jà nao posso? Poes esta, com que jà nao podieis: esta, que jà trasbordava em vosso coração: estes como sobejos vosfos reparti comnosco: para que com esta Graça, juntacom a vosta intercestao, morra para nos detodo o Mundo, e viva de todo JESU em nos. Viva, e viva; nesta vida por Graça, e na outra por Gloria.



# SERMAO

Da Primeyra Dominga

#### DAQUARESMA,

Prègado no Anno de 1693.

Accedens tentator . Matth. 4.

569.



Odo o peccador he ignorante, diffe Ariftoteles: ed diffe pou-

co; porque mais he que ignorante, quem se deyxa engannar de hu inimigo tao necio. A tegora cuydava eu, tinhamos algua desculpa, os que cahia-To.III.

mos nas tentações, em ter a hű Tentador muyto afuto, e muyto fabio : mas eflou jà doutro acordo, depoes dever, que toda a fua ciencia he ignorancia, e toda a fua aftucia necedade. Quem vife hoje tentar o Demonio aChrifto no Deferto com tao repetidas tentações; quem o ouvifle allegar as Eferituras, e fallar com os Profetas, feperiudaris que era necefiario fer Chrifto o tentado, para-

sahir vencido hū tao sabio tentador: mas seria erro, e enganno, de que esteve muy longe S. Pedro Chryfologo . Falla o Santo nesta occasiao com Chrosol. O Demonio, e diz assi: Miferm. 11. fer, malus vis esfe, sed non potes : cupis tentare, sed nescis:... istis non modd Dei Filium, sed hominis filium tu laqueare non posses: Desgraçado, e miseravel, queres ser mão para outros, e nao podes: desejas tentar, mas nao sabes; em taes laços, como esses, nao he necessario ser Filho de Deos, para nao cahir. E para prova do seo ditto, de outras tantas necedades argue ao mesmo Demonio, quantas forao as suas tentações.

foy, diz o Santo, que, vendo a Christo com some occasionada do jejum de quarenta
dias, e quarenta noytes, e
querendo-o induzir ao peccado da Gula, lhe poz a mesado da Gula, lhe poz a mesaisti: quando, para ser tentação, havia-o de convidar com
saborosos manjares, e gostosas iguarias: Esurienti tenera
offerre; non dura debuisti: inediam non borridis urgêre, sed
gulosis. E na verdade muyto

se cegou o Demonio nesta occasiao, deyxando-se levar nella do seo genio, e mão costume. Nenhū pae havera, diz Christo, que a hu filho emlugar de pao lhe dè pedras: Quis autem ex vobis patrem pe- Luc. 180 tit panem, numquid lapidem ... dabit illi? Porèm o Demonio he tal pae, que a seos filhos, quaes os peccadores, como lhes chama S. Joao, Filii diaboli, Thes costuma dar pedras 3. 10. em lugar de pao : e levado deste seo genio, e costume, fem mais confideração, quando havia de offerecer a Chrifto pao, offertou-lhe pedras: Die ut lapides isti: mas isso mesmo, diz S. Pedro Chrysologo, foy nao saber tentar: Cupis tentare, sed nescis.

diz o mesmo Santo, soy tentallo tao descubertamente, e tanto às claras com hu precipicio, Mitte te deor sum, quando sora mais conveniente, pa-V.6. ra o que intentava, tentallo com subir ao Ceo: Convenientius dixerit: Si silius Dei es, ascende ad calum. E com razao discorre Chrysologo. Pudèra o Demonio, como experimentado, tentar a Christo da sorte que sua soberba o ten-

tou

tou a elle. Como tenton a soberba a Lucifer ? (que este se diz ser hoje o Tentador) com fe lançar do alto lugar, em que se via ? Não: Com subir Nai. 14. 20 Ceo: In calum conscendam; e ahi he que efteve o seo precipicio: assi he que deo com el-V. 12. le em terra: Corruisti in terram: mas querer tentar logo com o precipicio de hú pinnaculo, sem mais capa, nem mais rebuço à tentação, que Mitte te deorsum? He grande necedade.

572. A terceyra, e ultima, diz Chryfologo, foy prometter muyto; o Mundo todo, com todos os seos Reynos, e toda Matth. a sua gloria: Hac omnia tibi dabo: quando às maos se colhia o feo enganno; poes nem podia possuir tudo, que mostrava; nem conseguintemente dar tudo, que promettia: Hac dicit, non qui possit dare, sed fallere; nec promissa conferre, sed ipsa auferre, quæ habentur. E o que a mi me faz mais estranha esta sua necedade, he o habito, em que vinha; de hu pobre Monge daquelle Deserto, como diz Carthufiano: In forma bominis Religiosi . Poes, nescio, condiz com esse habito esse do-

minio? com essa pobreza esse Senhorio? com esse abatimento esse poder ? Mais: Ainda não hà hũ quarto de hora, que o demonio nao tinha humpao, que offerecer a Christo, e foy necessario offerecer-lhe pedras, para que elle as convertesse em pao; e jà agorahe Senhor, não menos que do Mundo todo? E que ainda assi queyra que Christo, e nòs o creamos? Ora he querer tentar sem saber: Cupis tentare, sed nescis. Estas sao as necedades, de que hoje argûe ao Demonio S. Pedro Chrysologo.

# S. II.

573. E que seria, se alem deftas nos lhe descobrissemos ainda outras ? ficaria bemconvencido de necio este Tentador? Poes esse hà de ser hoje o meo Assumpto: e nao me pòde ser estranhado, tendo o exemplo de hu tao grande Santo, e Prègador. E mais quando não he muyto alheyo do Evangelho. Começa o Evangelista S. Mattheos a referir o presente Caso, e começa com as palavras, tao enfaticas, que propuz : Accedens V u 2

tentator: Chegando o Tentador. O Tentador? Por Antonomafia; ou por Ironia? De que Figura (que hua, ou outra pòde ser) usaria aqui como tao Rethorico S. Mattheos? Da primeyra, em que se denota sempre o mais famoso, e principal; ou da segunda, que fignifica o contrario, do que se diz? De ambas; que ambas se compadecem em diverso fentido. Se attendermos ao officio de tentar, he o Tentador por Antonomafia; porque esse he o officio do Demonio; 1. Ad tentar aos homens: Ne forte Thef.3.5-tentaverit vos is, qui tentat, disse delle S. Paulo. Se attendermos ao atto, e exercicio de tentar hoje a Christo, he o Tentador por Ironia; porque nao forao muyto de tentador as suas tentações.O dou. Salm. to Salmeyrao: His tentator appellatur, quæ vox non est nomen actus, sed babitus vel officii: Chama-se aqui Tentador o Demonio, (diz efte grande Expofitor) tomando-se este nome do officio, e nao do atto. E do atto porque nao? Os attos, que o Demonio aqui exercitou, nao forao de tentar, nao forao tentações? Si forao os attos tentações; mas não forao as tentações de quem era Tentador.O Tentador diz manha, diz sagacidade, diz astucia : e nas tentações de Christo não se mostrou o Demonio astuto, sagaz, e manhoso; mostrou-se si necio, fatuo, e estolido, ou estolidissimo; que não se contentoù com lhe chamar menos o douto Mendoca: Christum Dominum, tam- Mend.in quam folidissimus, tentare. 1. Reg.c. ugressus est. Foy logo nesta. 5. " 5. occasiao Tentador por Ironia, o que de officio he o Tentador por Autonomasia : Accedens tentator.

574. De tantos dias poes, que temos dado bons 20 Demonio, leve hoje este azinhago. E assi para confusao sua, para abatimento de sua altivez prefumida, para tormento de sua soberba tao inchada, mostrarey outras tres necedades diversas nas suas mesmas tentações. E para ser mayor ainda o seo tormento, e a sua confusao; das suas proprias necedades aprenderemos nòs os peccadores a nao fermos maisignorantes, deyxando-nos engannar de hú inimigo tao necio; cortando desta sorte a cabeça a este Filisteo, a este Goliath do Inferno, com a sua mefmesma espada. Para assegurarmos, como David, o bom successo, começemos, como elle, em nome do Senhor.

## S. III.

- 575. A primeyra tentação, com que o Demonio chegou hoje a Christo no Deserto, foy a mesma com que a nossos primeyros Paes no Paraifo; a da Gula. Vendo ao Senhor com fome occasionada, como diziamos, de hū tao rigoroso, como dilatado jejum de quarenta dias, e quarenta noytes, (que nao era tao moderado como o nosso, senao hua integra, e continuada abstinencia) persuadio-se, que tentando-o com a comida, tinha segura a vittoria. Chegou-se ao de quem vive tao apartado, e nomeando-o por Filho de Deos, Si filius Dei es, para que, como diz S. João Chrysostomo, primeyrooattrahisse pela adulação, e lifonja, lhe offereceo huas pedras, dizendo-lhe que as convertesse em pao: Dic, ut lapides isti panes fiant: nao em hū sò, como notou. Theophiz lato, mas em muytos: Panes fiant; para que, cahindo no

peccado da superfluidade, e demazia, ficasse Deos offendido, e elle de Christo vittorioso. Esta foy a primeyra. tentação no sentir tambem de S. Gregorio, do mesmo Chry-·fostomo, e de outros muytos.

576. E em que esteve a necedade? Em que, querendo mover a Christo a condescender no que delle pretendia, lhe trouxe à memoria o que era : Si filius Dei es. Mattd. Quer o Demonio que Christo 4.3. offenda a Deos, e primeyro lhe lembra, que he seo Filho? Pretende delle hua acçao tao vil, qual he obedecer ao que lhe manda, e poem-lhe diante dos olhos o alto ser, de. que, obedecendo-lhe, degenera?. Ao mesmo ponto, que o tenta com hu peccado, nomeya-o Filho de Deos? Si filius. Dei es? Poes que necedade mayor? Ora ouvi, e attendev. O motivo mais efficaz 1. que Christo tinha para emprender as obras mais fantas, e heroycas; a razao mais forcosa, que o obrigava às mais portentosas acçoes em serviço de seo Eterno Pae,era o ouvir-se nomear Filho seo. Discorrey por todas as obras, e acçoes

acçoes de Christo, e sempre nas mais admiraveis, nas mais estupendas encontrareis estemotivo.

577. A primeyra maravi-Iha, que Christo obrou em fua vida; o primeyro milagre, e prodigio, com que sahio a luz, foy aquelle tao celebre de converter a agua em vinho nas Vodas de Canà de Galilea. Affi o diz o Evangelista S. Joao: Hoc fecit initium signorum Jesus : e assi o assentao Theophilato, Euthymio, Caetano, Barradas, e outros. Mas que razaó haveria; que nao pode deyxar de ser grande; para que em trinta annos ( que tantos contava jà Christo de sua admiravel vida) fosse ainda agora este o primeyro milagre? atequi nao tinha Christo o mesmo poder? Si tinha, e o teve desde o primeyro instante de sua Encarnação. Poes, se tinha, e teve sempre o mesmo poder, como nao obrou atequi algum prodigio? Ou, se ategora nao, agora porque fi? Porque agoza he que começou a ouvir nomear-se por filho de Deos. O nosso S. Pedro Chrysologo: Chrysol. Initium dat signorum ... ut, Ser. 160. guemPater voceFilium jam pro-

baverat, ipse se Deum virtus tibus approbaret. Pouco antes havia-se Christo battizado no Jordao, onde a primeyra vez soou aquella voz do Pae: Hic est filius meus dilectus; Es- Mateb. te he meo Filho amado:e foy o 3.17. mesmo começar Christo a ouvir nomear-se Filho de Deos, que começar a fazer prodigios, e dar principio a suas maravilhas. Ategora si tinha Christo o mesmo poder; mas ouviase nomear por filho de Joseph: Putabatur filius Joseph: e Iuc. 3. nao pedia esta filiação tão 23grandiosas acçoes : quando porèm ouve jà nomear-se por Filho de Deos, entao se ve obrigado a fahir com obras dignas de tao loberano Pae: entao começa a dar finaes dessa Filiação tão Divina: Hoc fecit initium signorum Jesus.

578. Assi deo Christo principio às prodigiosas obras de sua vida, e assi acabou tambem com as mais admiraveis de toda ella. As obras mais Divinas, e admiraveis de toda a vida de Christo, forao as que obrou no sim da mesma vida: emsim entao obrou a maravilha das maravilhas, ou o compendio de todas ellas:

Memoriam secit mirabilium. Ps. 110.

[u0- 4.

Digitized by Google

suorum. E em que cuydais poz Christo os olhos na empresa de tantos, e tao admiraveis portentos? Em ser Filho de Joan. 17-Deos. Clarifica me, tu Pater, apud temetipsum, claritate, quam habui prius, quam mundus effet, apud te . Foy apetição, que nas vesperas de sua Paxao fez a seo Eterno Padre: e foy o mesmo que pedir-lhe, diz Santo Ambrosio, que aquella Divina Filiação, que tivera ab æterno, e antes de haver Mundo, a desse agora. a conhecer ao mesmo Mundo, fabendo nelle os homens todos, que era verdadeyro Filho seo: Hanc de me confirma Amb. in illis opinionem, ut credant me tuum filium. De maneyra que, para começar Christo a pelejar com seos inimigos, para dar principio às estupendas obras da sua Paxao sagrada, todo o ensayo não foy outro, que trazer à memoria, o que era; aquella Divina Filiação, que antes de haver Mundo jà participara do Pae: Claritate, quam habui prius, quam mundus effet, apud te: com esta se animava a fazer guerra, e entrar em batalha com todo Inferno: a nenhua outra cousa anhelava mais,

que à confirmação, e testimunho desta verdade por meyo de suas obras: Ut credant me tuum silium.

579. Vem agora cà, necio Tentador,o que mais obriga a Christo, o que mais o move a obras grandes, a acçoes prodigiosas no serviço de Deos, he o ouvir-fe nomear Filho seo; e tu nomeya-lo por Filho de Deos, quando o induzes a acção mais vil, qual he o peccado? O que mais o pòde retrahir da culpa, isso mesmo lhe poens diante, quando o tentas com ella? Si filius Dei es? Poes tentas, como necio, e nao pòde ser a necedade mayor. E senao, vedeo por exemplo contrario no mesmo Demonio . Quiz o Demonio (que foy o mesmo Lucifer, que hoje tentou a Christo) tentar a nossos primeyros Paes no Paraifo; e que fez? A primeyra cousa foy examinar, o que mais podia retardallos. de cahir na culpa, com que os tentava, comendo a frutta vedada: Cur præcepit vo-Gen.3.1. bis Deus, ut non comederetis ex omni ligno paradifi? e tanto que soube era a morte, que Deos lhes tinha cominado, Ne V.3. forte moriamur, todo o seo

cuy-

V. 4.

V. 6.

nho, foy titar-lhes a morte da cabeça, e persuadir-lhes que de nenhua sorte haviao de morrer: Nequaquam morte moriemini: e com tao seliz, ou inseliz successo, que ambos cahirao na tentação, e cometterão a culpa, quebrando o preceyto de Deos: Et comedit: deditque viro suo, qui co-

medit. Isto fez o Demonio,

cuydado, todo o feo empe-

quando se armou, e revestio da mayor astucia: Sed & serpens erat callidior cunstis animantibus terræ. E se Luciser
em vez de tirar a morte da cabeça, e da memoria a nossos
primeyros Paes, quando os
rentava, lha persuadira, epuzera diante dos olhos: seem lugar de lhes dizer: Nequaquam morte moriemini, disfera a cada hum delles, o que

mayor astucia a ser a mayor estulticia? Poes essa soy a com que se houve hoje no Deserto com Christo. O Si filius Dei es, para o segundo Adao, era o que o Morte morieris, para o primeyro: assi como o considerar-se Adao mortal era motivo para não peccar; assi o considerar-se Christo Filho de

Deos era razao para o nao offender: tanta necedade foy logo na tentação de Christo por-lhe diante dos olhos a sua Filiação, Si filius Dei es, quanta seria na de Adao por-lhe à vista a sua morte: Morte morieris.

# S. IV.

580. Mas disse pouco, ou nao disse nada; porque mayor fem comparação foy a necedade do Demonio na condição, que poz a Christo de ser Filho de Deos, do que pudera fer a de propor a Adao, que havia de morrer. E a razaõ he; porque Adao, ainda com a morte muyto à vista, e muyto considerada, e muyto perfuadida, podia peccar, e cahir na tentação:não o fazemos nos affi? Ainda mal: e muyto mais horrorosamente, do que o pudera fazer Adaő; poes temos da mesma morte jà emoutros a experiencia, que elle nao tinha. Christo porèm, sendo, como era, Filho natural de Deos, nem podia cahir na tentação, nem podia peccar, poes pela mesma Filiação era impeccavel por Natureza; e que mayor necedade podia...

lius Dei es? Dize, Demonio necio, que comtigo mesmo tequero arguir, e convencer. Não sabes tu muy bem, que em materia de peccado não tens que fazer com o Filho de Deos, por isso mesmo que he Filho seo? Não sabes, que por Filho de Deos tao longe està de te fazer a vontade, que antes hà de ser o teo mayor tormento? Confessa-o por tua boc-Matth. ca: Quid nobis, & tibi, Jesu fili Dei? venisti buc ante tempus torquere nos: Que tenho eu comvosco, Jesu Filho de Deos? viestes antes de tempo a atormentar-me. Sao estas palayras tuas? Poes dize-me agora: Se confessas que nao tens, nem podes ter nadacom o Filho de Deos por Filho seo, Quid nobis, O sibi, fili Dei? como te atreves a tentar a Christo, e presumes vencello na supposição, que he Filho de Deos: Si filius Dei es? Se dizes, que o Filho de Deos te dà tormento, Venisti torquere nos, como pedes a Christo, que, se he Filho de

Deos, te faça o gosto: Si fi-

ToJII.

8, 29.

ser, que o mesmo, que fazia

a Christo impeccavel por Na-

tureza, por-lho por condição para cahir no peccado: Si fi-

lius Dei es, dic, ut lapides isti panes fiant? Não ves, que te contradizes a ti mesmo, no que confessas, e no que pretendes? Se Christo, como confessas, he Filho de Deos, nao pode fazer, o que pretendes: poes como pedes, que te faça, o que pretendes, se he Filho de Deos: Si filius Dei es? Pode ser mayor a tua contradicção? Não: poes nem mayor a tua necedade: e seja outra vez em ti mesmo a prova; que nao ferà facil achar igual exemplo fòra. de ti.

581. Parece-me esta necedade do Demonio, quando tentador, com outra tambem. sua, quando tentado. Jà mais houve, nem pode haver necedade mais estulta, nem mais fobre maneyra necedade , que a com que Lucifer se tentou a ser igual, e semelhante a Deos: Similis ero Altissimo. Passou, sfai. 14. diz S. Jeronymo, a sua sober- 14. ba à mais fatal estulticia, ou à mais rematada loucura: Net Hier.bic. suffecerat superbiæ ejus desiderare cælestia, nisi ad tantam prorupaisset insaniam. A soberba foy tao grande, que nao pode com ella o mesmo Firmamento: Quomodò cecidisti V. 12. de calo Lucifer? A necedade Xx

V. 16.

tao estulta, que causou riso, e mòfa em todas as gentes, como diz o mesmo Isaias, que a refere: Quite viderint, ad te inclinabuntur: Numquid isto est? vox insultantium, diz o mesmo S. Jeronymo. Mas em que esteve o mais estulto desta necedade; que o mais refinado da foberba, bem se devxa ver, em que confistio? Esteve em appetecer de tal forte a Divindade, que se contradizia no mesmo, que pretendia, e que confessava. Confessava. a Deos por Altissimo, e ainda assi lhe queria ser semelhante, Similis ero Altisfimo; quando a ser-lhe semelhante, jà elle nao fora Altissimo. O Altissimo, por isso mesmo, que he Altissimo, he sobre todos; e, porque he fobre todos, he fem semelhante. Ouvi-o infe-Pfal.96. rir a David : Quoniam tu Do-Pfal,85. minus altissimus Super omnem terram: nimis exaltatus es super omnes deos: Non est similis tui in diis, Domine: Porque vòs, Senhor, fois Altiffimo, sois sobre todos: Exaltatus es super omnes deos: e porque sois sobre todos, não hà quem vos seja semelhante: Non est similis tui in diis, Domine. Poes esse foy o sumo da

necedade de Lucifer, querer fer semelhante ao que confesfava Altissimo, quando contradizia o mesmo ser Altissimo, que confessava, com a seme-Ihança, que pretendia: Similis ero Altisfimo ..

582. Nem mais, nem menos foy a necedade do mesmo Lucifer no modo de tentar a Christo; necedade de quemo a si mesmo se implicava, sem faber, o que dizia. Confessavao Filho do Altissimo ao mesmo tempo, que pretendia delle hū peccado: punha-lhe por condição o ser Filho de Deos, quando o tentava a offendello; fendo impossível o peccar, e offendello, por isso mesmo que era Filho seo. Como se dissera o Demonio: Comettey, Senhor, este peccado; se he que sois impeccavel: fazey esta offença a Deos; se he que onao podeis offender: Si filius Dei es, dic, ut lapides isti panes fiant. Necio, e estulto, ou desiste de tentar a Christo; ou muda de condição: e nao daras tanto a entender a\_ tua estulticia, e necedade: Cupis tentare, sed nescis.

### S. V.

583. Naő pare porèm aqui a confufao do Demonio: confundamo-lo ainda mais de necio, aprendendo nòs da fua mesma necedade a não sermos mais ignorantes, cahindo nas fuas tentações. E como? Lembrando-nos nellas, do que elle tao neciamente lembrou a Christo: Si filius Dei es; que fomos filhos de Deos . Somos. ò Christaos, filhos de Deos por adopção, affi como Chrifto o era por Natureza : aquella voz, que ouvio Christo no feo battifmo , ouvimos nos em o nosso: o mesmo Deos, Manh que delle diffe : Hic eft Filius meus , nos diffe a nos : Ego dixi : Dii estis , & filii excelsi omnes . Lembremo-nos poes , quando o Demonio nos tentar, que fomos filhos de Deos, e logo não cahiremos nas fuas

> 584. Quiz Moyfes dar hua inftrucção, e hú meyo a os Ifraelitas, para nao cahirem no peccado da Idolatria, a que o Demonio mais os induzia; e qual arbitraria o Santo Patriarca? Nenhu outro mais

Deut.14 que efte: Filii eftote Domins Dei

tentações.

81.6.

pestri : Mostrai, ò Israelitas, que fois filhos de Deos, e procedev, como filhos de tal Pae. Bem pudera Movses, para que o Povo não fosse Idolatra, lembrar-lhe, o que lhe cuftàra hua sò Idolatria; trinta e tres mil vidas, que tantas tirou de hũa sò vez hũ Idolo, que adoràraő: bem pudera trazer-lhes à memoria os innumeraveis beneficios, que Deos lhes fizera, livrando-os do Egypto a poder de portentos, e maravilhas : mas nenhú deftes meyos achou, era tao efficaz, como a lembrança de ferem. filhos de Deos . E julgou bem. diz hū douto Expositor sobre efte Lugar : Multa enim funt . que nos à peccatis retrahere debent: pracipuum tamen inter omnia est, meminisse nos filios Dei : porque muytos são os meyos para não peccatmos, nem offendermos a Deos : porèm o principal entre todos. he lembrarmo-nos, que fomos filhos feos ..

585. Seja poes este o mevo, de que useis, Fièis, nas vossas tentaçõens: lembraivos, que fois filhos de Deos, e procedey nellas, como filhos de tal Pae : Filii estote Domini Dei vestri . Tenta-vos o De-

> X x 2 mo-

monio, como hoje a Christo, com a Gula, e regalo da Carne, querendo que tenhais por Deos ao vosso ventre? Poes: Filii estote Domini Dei vestri, Lembre-vos, que sois filhos de Deos; e que nao fao filhos de Deos, os que são filhos da sua Carne, como diz S. Paulo: Non AdRom. qui filii carnis, bi filii Dei. 9. 8, Tenta-vos com o Idolo Baal, Deos da luxuria? Filii estote Domini Dei vestri, lembre-vos, que sois filhos de Deos; e que nao fao filhos de Deos, os que dobrao o giolho a femelhante Idolo; mas filhos de maldição, como lhes chamou S. Pe-2. Petr. dro : Maledictionis filii . Ten-2. 14. ta-vos enfim com qualquer outro Idolo, com qualquer outro peccado? Filii estote Domini Dei vestri, lembre-vos, que sois filhos de Deos; e que nao fao filhos de Deos os peccadores; mas filhos do Diabo, como jà o ouvistes de S. Joao: 1. Joan. Filii diaboli .

586. E, se para este meyo quereis outro meyo: se para vos lembrardes, que sois filhos de Deos na occasiao, em que o Demonio vos tentar, quereis hū despertador; nao he necessario ir muyto longe de vòs: olhai para vòs mesmos,

3. 10.

que a esse sim, como diz Ruperto, jà na Creação poz Deos em nos a sua Imagem: Facia- Rupert. mus hominem ad imaginem, 6. Gen. 1. fimilitudinem nostram; para que, trazendo sempre à vista a Imagem do Pae, que temos, continuamente nos lembrassemos delle, nao degenerando nas nossas obras de filhos seos. Era antigamente costume entre os Romanos - como refere Pierio, trazer pendentes ao Pier. peyto huas medalhas, em\_ que estava o esculpidas as imagens de seos paes ; para que, trazendo-as sempre presentes; nao desdissessem nas obras da fua nobreza: e com especialidade se conta de Boleslão Quarto Rey de Polonia, que, quando havia de resolver algum negocio grave, punha os olhos em hú retratto de seo Pae, que trazia comfigo, e beyjando-o dizia: Nao queyra Deos, que eu faça cousa indigna do vosso nome. E porque não faremos nos o mesmo; jà que temos tanto melhor Pae, e trazemos tambem comnosco a sua Imagem? Porque nao olharemos para efta Imagem, quando obramos, a ver se concordão as nossas obras com a nossa nobreza, e com a nof-

a-nossa filiação? O' olhemos, olhemos, Christaos, para nos mesmos ; e, se virmos, que em nossas acçoes degeneramos de filhos de Deos, nao obremos. Digamos comnosco: Filho de Deos sou: nao hey de fazer obras, que desdigao desta filiação. Sou filho de Deos; mayor fou, que o Mundo, e o que he menos, que Deos, nao diz comigo. Nao hà de ter pensamentos baxos, quem he filho do Altissimo. Longe hà de estar de pensamentos humanos, quem he divino. Com a filiação de Deos sò condizem obras de Deos. Todas as vezes que o grande Alexandre teve para si, que era filho de Deofes, diz Plutarco, que acometteo as mais illustres proezas, e emprendeo as mais generosas faça-Plut. in nhas : Quoties magnus Alexanvit. A- der Diis Gentium se putavit, toties in barbaros multo ferocius, O' insolentiùs pugnavit. Tinha para si este Princepe, que nao fazia, o que devia a filho de taes paes, fe nas empresas, que acomettesse, nao mostrasse valor mais que de homem. E, se a Alexandre movia tanto, o que nao era; porque nos nao pbrigarà a nòs, o que somos?

lex.

O que em Alexandre fazia hua necas quimerica, hua nobreza fonhada, faça em nos hũa verdade catholica, hũa honra verdadevra : o que nelle obrava o imaginar-se filho de Juppiter, obre em nos o sermos filhos de Deos.

587. E, se sendo Christaos nos envergonhamos de imitar a hū Gentio, nao seja essa a desculpa. Teremos por Christaos pejo de imitar a Christo? ·Nao pòde fer; que nisso confifte o fer propria, e verdadeyramente Christao: poes imitemo-lo a elle; que hoje nos deo o mesmo exemplo. Como rebateo hoje Christo a tentação do Demonio? Com a mefma Filiação de Deos, que o Demonio lhe propunha . Si filius Dei es, dic, ut lapides isti panes siant, disse o Demonio: e que respondeo Christo: Non in folo pane vivit homo, Manb. fed in omni verbo, quod proce- 4.4. dit de ore Dei . Aquelle Verbo, referem S. Boaventura, San- Bonto. to Antonio, o nosso Portu- s. An. guez, Alberto Magno, e ou- Alb. M. tros à Geração Eterna do Verbo Divino; e vem a fazer este fentido, diz o douto Sylveyra, seguindo o mesmo parecer: Non in solo pane vivo ego, Solo.bi:.

qui

qui sum Homo; sed per Generationem Æternam,per quam mibi ut Deo communicatur Natura Divina: Nao sò vivo, diz Christo, do pao, como Homem; tambem vivo da Geração Eterna, como Filho de Deos. Que he, o que dizes, Tentador ? Que faça das pedras pao, se sou Filho de Deos? Poes por isso mesmo, que sou Filho de Deos, não hey de tazer, o que dizes: Non in solo pane vivo, sed per Generationem Aternam. Assi rebateo Christo a sua tentação; e assi rebatamos nos tambem as nosfas. Sou filho de Deos por adopção: participo por Graça o ser divino: poes não hey de cahir na tentação; não hey de peccar; nao hey de offender a Deos. Desta sorte na i seremos ignorantes, deyxando-nos engannar de hum inimigo tao necio; antes o confundiremos da sua necedade, vencendoo com o mesmo, com que hoje presumio vencer: a Christo: Si Filius Dei es, dic, ut lapides isti panes fiant.

# S. VI.

588. Vencida a primeyra tentação acometteo o Demo-

nío a Christo com a segunda. Leva-o atrevidamente pelos ares à Cidade de Jerusalem, fobe-o ao pinnaculo do Templo, e diz-lhe, que se precipite delle abaxo: Mitte te deor- V. 6, Jum . E, para pallear melhor a tentação, e facilitar ao Senhor o precipicio, allega a Divina Escrittura em hú dos Psalmos de David, onde dizia, conforme a sua interpretação, promettera Deos livrallo de todos os perigos por meyo de seos Anjos: e porque o Lugar não lhe fervia todo, allegou-o sò em parte: Scriptum est enim : (disse elle) Ibidem . Quia Angelis suis mandavit de te, & in manibus tollent te, ne forte offendas ad lapidem pedem tuum. Mas, onde o Demonio se quiz mostrar mais sabio, o havemos nos convencer de mais necio. Nao menos que em duas necedades cahio este soberbo espirito, quando nesta occasiao se quiz sazer Interprete das Escritturas; a primeyra na sua intelligencia, e a segunda na sua allegação. Na sua intelligencia; porque nao falla David neste lugar de Christo, senao de qualquer Justo, como dizem comumméte os Expositores Sagrados, e por

Hier.

e por todos S. Jeronymo, arguindo nisto mesmo ao Demonio de falso Interprete: Non
de Christo, sed de viro sancto
prophetia est: malè ergo interpretatur Scripturas. E a razao
he clara; porque o Proseta
falla daquelles Justos, que
necessitao de Anjos para sua
custodia, e desensa: e destes,
claro està, nao necessitava,
nem podia necessitar Christo

589. Sendo porèm tao grande a fua necedade na interpretação, e intelligencia do Lugar, ainda foy mayor a da fua allegação. E se não, dize, pae da mentira, que comtigo. fallo; dize Interprete falso, e Expositor estulto: Ou este-Lugar, que citas da Sagrada. Escrittura, apadrinha a tua. tentação, ou a contraria? Se. a contraria, foste estulto, e. fatuo na allegação delle, poes: allegaste contra ti. Se te apadrinha, e favorece; porque nao referes fielmente todas as: palayras do Profeta? Porque lhe cerceyas tanto a sentença, e cortas o sentido? Dize poes, maligno espirito, (para que faybas, que nunca a verdade. apadrinhou a mentira, nem a Palayra de Deos escritta favoreceo ao enganno) dize, e

confessa, o que tanto intentas encubrir. Onde prometteo Deos ao Justo, livrallo dos perigos por meyo de feos Anjos? No Lugar, que allegas, diz o Profeta, que nos caminhos: Angelis suis mandavit Pfalm. de te: ut custodiant te in omnibus viis tuis. Estas são as palavras, que callaste, e supprimiste. Responde poes agora: Se a promessa de Deos he sò de livrar ao Justo nos caminhos, e nos caminhos feos, In omnibus viis tuis; (que por ferem caminhos de Justo sao. muyto planos, e muyto direytos, conforme a outra Escrittura, Justum deduxit per sap. 10, vias rectas) como asseguras tu 10. este seo amparo nos precipicios: Mitte te deor sun? He caminho plano, e direyto o precipicio de hú pinnaculo? Si serà; mas caminho teo, que tu jà andaste: Cecidisti de calo Lucifer; e nao caminho do Justo, e menos de Christo.

messa de Deos fora muyto universal, e muy absoluta; achas boa consequencia: Deos hà de livrar-te dos perigos: logo precipitate dos pinnaculos: Mitte te deor sum... Quia Angelis suis mandavit de te? Esta he a cau-

sal,

sal, esta a razao, este o porque? porque Deos me hà de livrar por meyo de feos Anjos: Quia Angelis suis mandavit, de te; porque me hà de guardar, para que não me offenda nas pedras: Ne forte offendas ad lapidem: por isso hey de precipitar-me; por isso hey de buscar, e hey de ir pelo caminho da minha ruina? O contrario dissera eu: e assi o inferio tambem o Sabio, como Eccli.32. melhor Logico. In via ruina non eas, & non offendes in lapides, diz o Ecclesiastico, fallando com o Justo: Não vàs pelo caminho da ruina, precipicio; e nao te offenderàs nas pedras. E o porque, a razao disto? Elle mesmo a C. 33.1. dà logo: Timenti Dominum. non occurrent mala, sed in tentatione ... illum conservabit, & liberabit à malis: Porque ao Justo, e temente a Deos, o mesmo Deos o hà de conservar nos perigos, e o hà de livrar dos males. Vede a differença de inferir hū Sabio, ou hū necio: vede que contrària, e que contradittoria consequencia deduzida do mesmo Antecedente, do mesmo Porque, a de hu, e a do outro. Porque Deos prometteo li-

vrar-te dos perigos, nao has de buscar a tua ruina; he a consequencia, e a razao do Sabio: In via ruing non eas: Liberabit à malis. Porque Deos prometteo livrar-te dos perigos, has de buscar o teo precipicio; he a consequencia, e a razao do fatuo: Mitte te deorsum... Quia Angelis suis mandavit de te. Massessa foy a sua fatuidade; allegar como necio por razao do que pretendia, o que na estimação dos fabios sò fazia contra a sua mesma pretenção: e verdadeyramente nao pòde haver fatuidade mayor, nem mais digna de rifo, e zombaria.

591. A'quella pretenção das Virgens necias, diz Santo Agostinho, que responderao as fabias com irrifao, e zombaria por isso mesmo, que erao Sabias : Irridentium est istas Aug. de responsio: quare irridentium? Verb. D. Quia sapientes erant. Mas, com fer. 23. licença de Santo Agostinho, noutra acção parece, que puderao estas sabias mostrar mais que o erao, do que na presente. Chegao-se a valer dellas fuas mesmas companheyras com hua tao grande ansia, qual pedia o aperto, em que se viao, poes se lhes apagavao as alam-

alampadas a tempo, em que o Esposo jà vinha; e-poemse a rir, e a zombar? He a occasiao para risos, e zombarias? A occasiao nao; mas a pretenção si. Que pretendiao estas necias ? Que as prudentes lhes dessem do seo oleo: Date nobis de oleo vestro. E que razao allegavão, qualera o porque desta sua pretençao? Porque se lhes apagavao as alampadas: Quia lampades Bidem . nostra extinguntur . Boa razao, dizem as sabias, para não lhes darmos nos do nosso olco. Vòs pedis, que vos demos do nosso oleo; porque se apagao as vostas alampadas? Poes por isso mesmo, por essa mesma razao, por esse mesmo porque, vos nao damos do nosso oleo; porque, se as vossas alampadas se apagao, nao fucceda apagarem-fe tambem as nossas: Ne forte non. sufficiat nobis, & vobis. De sorte que a mesma razao, que as necias allegavão para a fua pretenção, contrariava na estimação das prudentes o mesmo, que pretendiao: o apagaremfe-lhes as alampadas era o porque de pediremo oleo às prudentes: Quia lampades nostræ extinguntur; e To.III.

V. 8.

V. 9.

esse mesmo era o porque de estas lho negarem: Ne forto non sufficiat nobis., & vobis. B que materia mais digna de riso, ou de irrisao, que esta fatuidade; allegarem a seo favor, o que sò fazia contra a fua pretenção? Desculpa tem logo as Virgens sabias na sua irrisao, e zombaria: Irridentium est ista responsio: mas tambem a tem em certo modo as necias; porque emfim todas cinco erao fatuas : Quinque autem ex eis crant fatue.

592. Não se poderà rir porèm dellas com razao o Demonio; poes foy fatuo, que valeo por todas cinco. Igual foy a razao, que allegou a. Christo, à que as fatuas allegàrao às prudentes : muyto semelhante, e parecido o porque dellas, e delle: Quias lampades nostræ extinguntur: Quia Angelis suis mandavit de te: hum, e outro igualmente contrario ao mesmo, que pretendiao: In via raina non eas: Nè forte non sufficiat nobis, & vobis. Mas que outra cousa se podia esperar do pae da mentira, quando mettido a interprete da verdade; do Demonio, querendo-se valer da Escrittura ? A Escrittu-

Yy

ra, diz Santo Ambrosio, na bocca de hum necio he, como a espada na mão de hum me-Ambr.l. nino : Quafi puer macheram 3.in Luc. tractare ... nesciret. E que succede a hum menino com hũa espada na mao? Em lugar de ferir a outrem, fere-se a si com ella: Insirmos enima (diz o mesmo Santo Doutor) tela sua vulnerant, nec potest bene uti armis, qui ea ferre non noverit. Poes islo succedeo hoje ao Demonio. Quiz manear a espada da Divina Escrittura; e, quando com ella intentava ferir a Christo, ferio-se a si, e sobre si mesmo descarregou a golpe. Bem empregado; para que nao fosse tao necio; Cupis tentare, sed nescis.

# S. VII.

593. E, para que se ja mayor ainda a sua ferida, da sua mesma bocca tiremos nòs hua das mais importantes doutrinas, para nao cahirmos, necios, como elle, nas suas tentações: e nao serà a vez primeyra, que se colha o savo do mel da bocca do Leao. Hà, Fièis, tentações de caminhos, e tétações de pinnaculos. Tentações de caminhos sao aquel-

las, que encontramos, e que nos buscao a nos: tentações de pinnaculos são aquellas,em que nos mettemos, e que nos mesmos buscamos. Sabey poes que o Lugar, que hoje tao neciamente allegou por si o Demonia, e em que Deos nos prometteo livrar por meyo de seos Anjos, nao falla das segundas; mas sò das primeyras tentações: não das tentações, que nos buscamos, não dos perigos, em que nos mettemos; mas sò das tentações, e perigos, que encontramos, e que nos buscao a nos: das dos caminhos; e nao das dos pinnaculos: Ut custodiant te in omnibus viis tuis. Por tanto não nos metramos nos perigos, nem busquemos as tentações, se queremos não cahir, nem perigar. Quemvai buscar a tentação, quem se vai metter no perigo, vai muy arriscado, hà de vir a... cahir: pelo contrario, quem he buscado da tentação, e perigo, e quando buscado foge, pòde estar seguro que hà de vencer; porque neste caso tem a Deos da fua parte; no outro nao. O mesmo David, que ategora fallou, como Profeta, falle tambem agora, como experimentado: jà que nos deo o avizo, de-nos o desenganno.

594. Deus noster refugium, Pfalm. 45.2.3. O virtus, adjutor in tribulationibus, que invenerunt nos nimis: proptered non timebimus, dum turbabitur terra, or tranfferentur montes in cor maris: Nas minhas tribulações, nos meos perigos, e tentações (dizia David) nao tenho que temer, ainda que se turbe a Terra, e ainda que se mudem os montes do seo centro para o meyo do mar: turbar-se hà a Terra; mas nao se hà de perturbar o meo animo: mudarse haó os montes; mas nao se hà de abalar minha constancia. E em que fundais, David fanto, essa vossa confiança? em que vos segurais; que nao temeis no meyo de tantos perigos, e tentações? Em-Deos; que he nellas o meo retugio, o meo amparo, e o meo ioccorro: Deus noster refugium, & virtus, adjutor in tribulationibus. E isso em todas, fanto Profeta? Isso nao; mas sò naquellas, que me acharao: Que invenerunt nos. Ora vede. Se as tentações, e perigos achàrao a David, sinal he, que o buscarao a elle:

e assi o comenta Hugo: Inve- Hug.bic. nerunt, quia quarebant: poes nessas he que David se dava por seguro: Non timebimus: nessas se promettia a vittoria; ainda que o acomettessem as tentações a os montes: Et transferentur montes. Vedes a David tao seguro nas tentaçoes, que o buscarao ? vede-lo tao sem temor de cahir nas que o acharao nos caminhos? Ora vede-o agora na que elle foy buscar ao pinnaculo.

595. Sobe David em hua. bem defgraçada hora a humpinnaculo, a hu eyrado de seo palacio: In solario domus re- 2. Reg. giæ: começa a passear, e a discorrer com os olhos pelafua Corte: topa com elles em Bethfabè: eys David turbado, e inquieto: jà começa a titubear sua constancia: rende-se finalmente à tentação: comette o adulterio: faz o homicidio: e dà hū geral efcandalo a todo seo Reyno. Que he isto David, nao jà santo, mas peccador? Assi vos rendeis, assi cahis em hūa tentação? Que he daquella. vossa segurança, que em todas ellas vos promettieis? que he daquelle vosso Non time-

Y y 2

bi-

V. 3.

Heb.

bimus? Ategora tao confiado, que a todo o Mundo, que vos tentasse, promettieis refistencia: Dum turbabitur terra; agora tao cobarde, que hua sò vista de olhos vos derruba: Vidit muliorem? Onde està aquelle amparo de Deos. aquelle seo refugio, que nas vossas tentações tanto vos asseguraveis: Deus noster nefugium? Oh, diz David, essahe a differença, que vai de tentações a tentações; de tentações de caminhos, Inomnibus viis tuis, a tentações de pinnaculos: In folario domus regia: de tentações, que me bulcavao, Que invenerunt nos, a tenrações, que eu busqueys. Requisivit que esset mulier. Nas primeyras estava en seguro; nas segundas nao: naquellas, que, quando me buscavao, eu lhe fugia, tinha eu em Deos o meo refugio, e o meo foccorro; nesta, a que nao sò nao fugi, mas eu mesmo a busquey, faltou-me este soccorro, e este refugio. Não he a reposta confideração minha; he muy-Pfaim. to fua do meimo David. Periit fuga à me, lamenta-se elle no Pfalmo Cento, è quarenta Lest. e hum: lè o Hebraico: Perist

refugium à me. Em hua pala-

vra, diz David: Falton o refugio, porque faltou a fugida: Periit fuga: Periit refugium: em quanto a tentação me buscava, e eu lhe fugia, era Deos o meo refugio: Deus noster refugium: busquey a tentação, e deyxey de fugir; deyxou tambem Deos de me ajudar : Periit refugium .

596. Eys aqui como David nos falla defengannado:o ponto he que tomemos nos o seo desenganno. Nao hà, Fièis, refugio, sem haver fugida: sò quando fugimos à tentação, temos refugio em Deos. Se buícarmos preiumidos a tentação, jà com os olhos, jà com as palavras, jà com os pensamentos, jà com os passeyos: se temerarios nos mettermos na occasiao de peccar, desengannemo-nos, que havemos de cahir. Quando a tentação nos buscar, como a David, havemos de vencer, como David: quando a buscarmos, como David, tambem havemos de cahir, como David .

597. E a razao ultima disto he, porque Deos sò nos prometteo ajudar, quando tentados; e nao quando tentadores . Aquelle Angelis suis mandavit

Bern.

4.7.

davit de te, ut custodiant te in omnibus viis tuis, comenta-o assi S. Bernardo: Nonpatientur (scilicet justum) tentari supra id, quod potest: Guardao os Anjos aos Justos, mao permittindo que sejao tentados mais do que podem: logo para quando tentados he a sua guarda, e a sua custodia. E quando he que somos nos tentados? Quando as tentações nos buscao, quando são tentações dos caminhos: Ut cuftodiant te in omnibus viis tuis: que quado ellas são dos pinnaculos, quando nos mesmos buscamos as tentações, entaõ passamos detentados a tentadores, e tentadores nao menos que do mesmo Deos. Essa foy a doutrina, com que Christo rebateo esta segunda tentação do Demonio, dizen-Matth. do: Non tentabis Dominuma Deum tuum. Não se hà de tentar a Deos. De sorte que o Demonio queria, que Christo Senhor Nosso se mettesse no perigo, e buscasse per si a tentação, lançando-se do pinnaculo: Miste te deorsum: ca reposta do Senhor foy, que nao se havia de tentar a Deos: Non tentabis Dominum Deum tuum: suppondo que era tentar a Deos o metter-se na tentacao. Metter nos perigos, metter,nas occasioes do peccado, e querer escapar do peccado, e mais do perigo, islo he querer escapar por milagre; e nisso mesmo està o tentar a Deos.

598. Quando o Profeta... Isaias disse a El-Rey Achaz, que pedisse a Deos hum milagre por final, de que havia de escapar das maos de Rasin Rey de Syria: Pete tibi signum 1fai. 7. à Domino Deo tuo ; que res- 11.13. ponderia Achaz? Non petam, Es non tentabo Dominum: Não pedirey por certo; porque nao quero tentar a Deos. Querer milagres para escapar de. meos inimigos, diz Achaz, isso he querer escapar por milagre; e isso mesmo he tentar a Deos: poes não o hey de tentar: Non tentabo Dominum. Se queremos poes, que Deos nos ajude, e soccorra, quando tentados, nao sejamos tentadores: não queyramos. escapar por milagre: e para isso não busquemos as tentações, nem nos mettamos nos perigos. E, quando essa for a: tentação do Demonio, respondamos, ou com Achaz: Non tentabo Dominum; ou-com Chrif-

Christo: Non tentabis Dominum Deum tuum: e desta sorte rebateremos a tentação do Demonio com a sua mesma tentação; jà que soy tao necio, que nos deo armas contra si mesmo na Escrittura, Manh. que allegou a Christo: Mitte to deor sum: Scriptum est enim.

## S. VIII.

599. Vencido jà o Demonio na primeyra, e segunda tentação, acomette finalmente a Christo com a terceyra. Sobe-o a hu monte alto; (que fempre foy muyto amigo deandar pelas alturas, Sedebo in monte testamenti) mostra-lhe em roda o Mundo todo com toda a sua gloria, e grandeza; com todos seos Reynos, e Monarquias, e diz-lhe, que tudo isto lhe darà, se cahindo o adorar a elle: Hec omnia tibi dabo, si cadens adoraveris me. E, se bem notarmos, jà o Demonio tinha cahido no erro, e necedade, com que fe houvera na primeyra, e fegunda tentação; porque, emendado nesta terceyra, nem lhe chamou Filho de Deos, nem allegou com Escritturas. Mas ainda assi com toda a sua

V. 9.

cautela nao deyxou de ser necio, e com necedade nada menor que as passadas. E qual foy? Si cadens adoraveris me; Ellanao està muyto escura, nem he tao pequena, que nao se devxe bem ver. Pede a Christo, que o adore, e dizlhe, que para o adorar, hà de dar hua queda: Si cadens adoraveris me. Arrenego eu de tal adoração! E he tudo que pode ser de necedade, e estulticia deste Tentador. Tenta o Demonio com hua adoração a Christo, de quem sabe com certeza, que pelo menos he hu Homem sabio, poes o vè estar allegando, melhor do que elle, as Escritturas; e jà o vio de bem poucos annos por em admiração a os Doutores; e, quando o quer induzir ao adorar, diz-lhe claramente que hà de cahir? He, torno a dizer, tudo que pode ser de necedade, e estulticia; porque he tentar a hu Homem sabio com hua tentação incapaz de fazer cahir atè meninos.

600. Notavel foy a resolução, que tomárão aquelles tres cèlebres da fornalha de Babylonia, em não quererem adorar a Estatua de Nabuco. Fabricou este soberbo Rey aquel-

la

idea lhe tinha formado em fonhos a sua mesma fantasia; e mandou lançar hū Bando por feos Reynos, e Senhorios, para que todos nella o adorassem a elle. Ouvirao-no tres Meninos, e muyto resolutamente assentàrao, comfigo, nao adorar a Estatua: Notum sit Dan. 3. tibi, Rex, quia statuam auream, quam erexisti, non adoramus. Donde esta resolução tao grande a tres meninos? Donde tanta constancia, e tanto valor em tao poucos annos? Quem se nao admirarà, de que aili se oppuzessem intrepidos tres meninos ao Mandado de hũ Rey, sobre soberbo, tyranno? Quem reparar, e advertir bem na estulticia do feo Mandado: Vobis dicitur (continha o Bando, que Na-V.4.5. buco mandou lançar) Vobis dicitur . . . In hora, qua audieritis sonitum tubæ ... cadentes adorate statuam. Manda Nabuco, que, tanto que foar hua trombeta, todos cahindo adorem a Estatua ... Cahindo adorem: Cadentes adorate ?: Poes Nabuco he tao barbaro, he tao estulto, he tao. necio, que, querendo fer adorado, vai dizer, quetodo, o . . . . .

la tao decantada Estatua, cuia

que o adorar, hà de cahir? que lhe hà de custar hua quèda a boa da adoração? Não se admire de que até meninos com qualquer uso da razao a nao queyraō adorar: Non adoramus : atè estes lhe hao de dar em rosto com a sua necedade: Notum sit tibi, Rex, quia statuam, quam erexisti, non adoramus.. Mas direis, os que sabeis do, caso, que ainda assi houve muytos, que adoràrao; e, nao obstante a quèda, derao com ella a adoração: Ca- v.7. dentes ... ador averunt statuam: e mais nao tinhao nada, de meninos. Assi he, porque nem tinhao o uso da razao, que elles tiverao; que nem sempre anda efte: com os muytos annos . Dizem que vem a os fette; porèm hà muytos, que passao jà muyto dos sette, e poderà ser que dos settenta; e ainda o uso da razao lhes nao tem chegado .. Mas como havia de ser infinito o numero dos estultos: Infinitus est nu- Eccle. 1. merus stultorum? e deste numero digo eu, que forao todos esses, que adorarao, ou que cahira6 : Cadentes adorquerunt ...

601. Falla o Espirito Santo daquelles impios, e perversos, que,

que, querendo ter mais companheyros na sua impiedade, e perversao, armao laços a outros, para os fazer cahir; e aviza a estes, dizendo, que se acautelem, e andem de vigia; porque debalde se armao os laços diante de quem os vè, e os pode fugir: Frustrà jacitur rete ante oculos pennatorum... 17. He porèm muyto de reparar, que, onde anossa Vulgata lè Frustrà: De balde; lem o Grego, e os Settenta: Non frustrà: Grec. Septi Nao debalde. Poes arma-se o laço de balde; e nao se arma debalde diante de quem o vè ? como se compadece hua, e outra cousa ? Facilmente, dizem Sà, e Vatablo, entendendo-a este ultimo, sò de homens fatuos, e estolidos; que sò destes se pode entender, que com o laco à vista se dey-San to xem cahir : De stolidis , & fa-Vatab. tuis hominibus, qui, licet rete videant, & sentiant, patiuntur tamen se inescari, O capi. Agora ao nosso ponto. Armar Nabuco a que o adorassem, e dizer claramente, que a adoração havia de ser hua queda, Cadentes adorate, foy armar o laço muyto à vista : e, com hū. laço tanto à vista, haver ainda assi homens, que cahissem; sò o podia o fazer homens estolidos, e satuos: De stolidis, & fatuis hominibus: que, a na o serem satuos, nem estolidos, com qualquer uso da raza o, ainda de meninos, na o havia o de cahir, como estes na o cahira o: Non adoramus.

602. Eu nao sey com tudo, de quem me admire mais, se da fatuidade dos que cahirao no laço de Nabuco; se da do mesmo Nabuco, que armou o laço. O que sey, e sò me dà lugar o tempo a dizer, he, que mayor, ainda que a de Nabuco, foy a necedade do Demonio: mais necio andou este na sua tentação, Si cadens adoraveris me, do que aquelle no seo Mandado: Cadentes adorate statuam: porque Nabuco, como o havia não sò com sabios, mas com estolidos, (poes de todos geralmente pretendia ser adorado: Vobis dicitur populis, tribubus, & linguis) 4. podia ao menos esperar destes ultimos a adoração: porêm o Demonio, havendo-o sò por sò com Christo, a quem tinha, e reconhecia por fabio; que ainda assi o tente do mesmo modo ! que lhe ponha tambem à vista, e diante dos olhos o laço para o fazer cahir: Si can dens

Dan. 3-

dens adoraveris me! Ora eu me resolvo que, assi como estasoy a ultima tentação, assi soy tambem o ultimo a que chegou, e podia chegar a necedade do Tentador: Accedens tentator: Cupis tentare sed nescis.

### S. 1X.

603. Tomemos poes, ò Catholicos, o avizo, que, como necio, sem querer, nos dà o Demonio: aprendamos da sua mesma necedade a não ser tão ignorantes, que ainda assi o adoremos. Saybamos todos, que sempre que adoramos ao Demonio, ou algum de seos idolos, hua queda he corta, e outra muyto arriscada. Certamente cahimos no peccado, e ficamos muyto a risco de cahir no Inferno. De hua, e outra nos pode dar a prova, quem nos dà o avizo. Adorou-se a si mesmo o Demonio, revendo-fe todo na fua fermofura, e na excellencia do seo fer; e que lhe succedeo? Cahio no peccado, e cahio no Inferno: assi o testimunha, Luc. 10. quem o vio cahir: Videbam Satanam, sicut fulgur, de cælo cadentem. O que succedeo

To,III.

ao Demonio, succede a todos, os que o adorao. Propoem o Demonio hua tentação: dathe confentimento o peccador: adora, e cahe: adora, porque consente; e cahe porque adora: cahe no peccado; e, segundo a presente justica, tambem cahe no Inferno. B que haja com tudo isto, quem. adore? Oh desatino dos que somos peccadores! Eu não me espanto de que caya, quem adora ao Demonio: admirome de que, sendo necessario o cahir para adorar, tenha ainda assi o Demonio tantos adoradores, e logre no Mundo tantas genuslexoes. Oh nao seja assi, nao: cayamos em nòs, para não cahirmos, nem adorarmos: não fejamos do infinito numero dos infensatos; sejamos antes do numero dos sabios, e prudentes; adoremos a Deos, e sò a Deos, que isso nos ensinou hoje Christo no Deserto. Dominum Deum tuum adorabis, respondeo Christo ao Demonio: Pedesme, necio, hua adoração, que he hua quèda? poes adorar antes a Deos, a quem sem cahir se pòde adorar.

que vai de adorar a Deos, ou Zz ao

ao Demonio; que, os que adorao ao Demonio, agiolhao, e cahem: os que adorao a Deos, agiolhando fica o em pè. O primeyro jà o vistes nos de Babylonia: Cadentes adoraverunt: vede o segundo na Magdalena . Estava Christo em casa do Fariseo: entra ansiosa a Magdalena a buscallo: lança-se a seos pès : começa a regallos com fuas lagrymas, ea enxugallos com seos cabellos: da-lhe muytos ofculos, e unge-os com preciofos unguentos. Refere o caso o Evangelista S. Lucas, e refere-o assi: Stans retrò secus pedes ejus, lachrymis capit rigare pedes ejus, & capillis capitis sui tergebat, O osculabatur pedes ejus, & unguento ungebat. Todo o reparo està naquelle Stans, Estando em pe a Magdalena: (que isso significa propriamente o Verbo Sto) Estando em pè a Magdalena, estava a os pès de Christo. E como podia isto ser ? Se a Magdalena estava a os pès de Christo, como estava em pè? E, se estava em pè, como regava a Christo os pès com suas lagrymas, como lhos enxugava com seos cabellos; e, o' que mais he, como os ungia, e beyjava: Stans

secus pedes ejus ... osculabatur. pedes ejus, & unquento ungebat? Se o Evangelista dissera que a Magdalena, agiolhada aos pès de Christo, fazia todas estas demostrações de seo amor, tudo se entendera; porque tudo se concordava: mas que as fazia estando em pè: Stans? Ora bem pode fer; porque, no Sentido Moral, em que sò fallamos, aos pès de Deos, aos quaes a Magdalena estava, agiolha-se sicando em pe: Stans secus pedes ejus. Nalgum tempo nao agiolhava affi a Magdalena: quando ella era peccadora: Erat in civitate: peccatrix: quando ella adorava ao Demonio, e aos idolos de sua torpeza, agiolhava cahindo: agora, que jà arrependida, jà cahida em si, adora a Deos, agiolha ficando em pê: Stans. Essa mesma he a differença, que vai de adorar a Deos, ou adorar ao Demonio; que, quem adora ao Demonio, adora, e cahe: nao està, ou, se està, he fòra de si; e quem està fòra de si, ordinariamente cahe. Quem adora porèm a Deos, està fòra de cahir; porque esta muyto em si, està firme, està constante, està tanto mais em pè, quanto mais

aos

aos pès de Deos: Cadentes adorate: Stans seeus pedes ejus.

605. Poes, Christaos, adorar por adorar, nao val mais adorar ficando em pe, que adorar cahindo? Adorai poes a Deos, e sò a Deos: Dominum Deum tuum adorabis: nao adoreis ao Demonio: e, quando elle vos pedir adorações, guando vos offerecer os seos idolos, respondey-lhe com a sua mesma tentação, e dizeylhe: Vem cà, necio, e infensato, se tu mesmo sem tratos confessas por tua bocca, que para te dar hua adoração, me he necessario dar hua quèda; como te atreves ainda affi a pedir-me, que te adore? Ora Matth. anda dahi para necio, Vade Satana; que antes quero adorar a Deos, poes nao me henecessario cahir para o adorar: Dominum Deum tuum adorabis. Se assi o fizerdes, vencello-eis sempre, como Christo hoje no Deferto: chegarfe-hao a vòs os Anjos a cantar-vos a vittoria, e a ministrar-vos as palmas do vosso triunfo: Accesserunt Angeli, & ministrabant ei; e apartarse-hà com cotufao fua o Tentador vencido com a sua mesma tentação; e nisso mesmo convencido de

necio: Tune reliquit eum dia- loid. bolus .

# §. X.

606. Està vencido com as suas mesmas armas o Filisteo: està cortada a cabeça do Goliath do Inferno com a fua mesma espada. Queyra o Senhor, em cujo nome vencemos, feja este o ensayo para novas vittorias, assi como foy para David a do seo Gigante. Mas he necessario para isso, fazermos nos tambem, o que elle fez. Acaba David de degollar ao seo Goliath: pèga com hua mao na sua cabeça: toma com a outra as suas armas: entra triunfante com estes despojos por Jerusalem: presenta a cabeça a Saul; e as armas, diz o Texto, que as levou para sua casa, e as collocou no seo tabernaculo: Arma verd ejus po- 1. Reg. suit in tabernaculo suo. E por- 17.54. que nao presenta David a El-Rey Saul juntamente com a cabeça as armas do Filisteo? A que fim, ou com que intento as leva para sua casa? Comhű muyto louvavel, e muyto digno da nossa imitação. Erao armas do mesmo contrario, de que o havia despojado; e estas Zz

V. 21.

estas queria David ter sempre à vista, ou para lhe servirem de animo para outros combates, ou para vencer com ellas a outros Filisteos. Armas, com que coroey hua tao grande vittoria, diz David, hao de andar sempre diante de meos olhos; não as hey de perder de vista; nao me hao de sahir de casa, salvo a cortar a cabeça a outro Filisteo: Posuit in tabernaculo suo . Poes façamos nos, o que fez David: tragamos diante dos olhos, tenhamos sempre à vista estas armas, com que hoje vencemos, ou convencemos ao nosso contrario: levai-as para vossas casas : collocai-as tambem nos vossos tabernaculos; e, como são armas espirituaes, sejao as vossas almas os tabernaculos, onde as colloqueis. Assentai hoje emvossas almas estas tres verda-

des, e estas tres resoluções. 607. Primeyra, Somos filhos de Deos: não havemos de offender a Deos. Segunda, Sò prometteo Deos livrarnos das tentações, que nos buscao, e não dos perigos de peccar, em que nos mettemos: não nos havemos de metter nos perigos, nem havemos de buicar as tentações. Terceyra, Cahe no peccado, e no Inferno, quem adora ao Demonio, ou algum de seos idolos: não o havemos de adorar, para nao cahir. Setrouxermos sempre à vistaestas armas; se nos valermos dellas nas occasios da peleja, continuaremos, como David, as vittorias, atè chegarmos, como elle, a confeguir a Coroa; nao a que elle teve na Terra; que isso he pouco; mas a que hoje logra no Ceo. Quam mibi, & vobis.





# SERMAO

Da Terceyra Dominga

### DAQUARESMA,

Prègado no Anno de 1708.

E mostrando-se no fim do Sermao o Passo dos Açoytes.

Si in digito Dei ejicio damonia, profetto pervenit in vos regnum Dei. Luc. 11.

608.



Om muytos Demonios encotro hoje no Evagelho . Terrivel encotro! Mas

o peor he, que nao fey, fe me

S. I.

encontro tambem no auditorio com muytos endemoninhados. Naŭ vos offendais defle temor; porque naŭ he fem fundamento. Prêgavaem ĥia occaĥaŭ aquelle legundo Paulo, aquelle legundo Valença, S. Vicente Ferreyra; e, dizendo no dificurfo o Sermaŭ concentraj no Mun-

do muytos endemoninhados, sem se saber que o erao; como as provas dos conceytos, e pensamentos, que levantava, erao milagres, e prodigios, que fazia; disse em prova deste: Em nome de Deos Omnipotente todos, os que neste auditorio estao possessos do Demonio, dem sinal de fi. Caso horrendo! No mesmo ponto se levantou atè o tetto da Igreja, em que o Santo prègava, hua grande parte de seos ouvintes: ficando ao mesmo tempo todo o auditorio fuspenso; huns no ar, outros na fua propria admiração: atè que, depoes de hum largo espaço, tornàrao todos da sufpensao, em que estavao; huns tornando em si, e a seos lugares os outros. Eu não fey, o que feria se S. Vicente Ferreyra prègàra hoje neste lugar, e delle intimàra a todos o mesmo preceyto: o que sey he, que nenhum daquelles elevados espiritos se tinha por endemoninhado: mas todos na realidade o erao .

609. Com tudo nao sao esres ainda os endemoninhados, de que mais me receyo; porque o erao no corpo: os deque me temo mais, sao os en-

demoninhados na alma, porque estes são energumenos de peor casta. No nosso Evangelho, diz Christo, que hà huns Demonios peores que outros: e he o Demonio cousa taó ma, que sò pòde ser peor outro Demonio. Taes erao aquelles sette, com que o espirito immundo, depoes de ter sahido de hum pobre homem, tornou com elles de companhia, e no miferavel tomou assento, e fez a sua habitação com mais descanço: Cum immundus spi- Luc. 11. ritus exierit de homine, ... af- 24. sumit septem alios spiritus secum, nequiores le,& ingre/s habitant ibi. E que fazia a estes Demonios serem peores, que o primeyro? O serem Demonios, que possuhiao a alma; que destes se entende o Texto literalmente: e por isso com enfase se poem o numero de sette: Septem alios spiritus: para denotar os sette Peccados, e vicios capitaes, pelos quaes de ordinario entrao os Demonios nas almas, como tinhao entrado na da Magdalena, da qual o mesmo Senhor os lançou fora: De qua ejece- Mar. 16. rat septem damonia: e Demo- 9. nios, que possuem a alma, sao muyto peores, que os que posiuem

fuem sò o corpo: Assumit septem alios spiritus...nequiores se.

E, assi como os Demonios dalma são peores Demonios, assi são tambem peores estes endemoninhados. Donde, fallando Christo do mesmo possesso, e comparando hum com outro estado; o primeyro, em que era sò possesso no corpo, com o segundo, em que o era juntamente na alma, disse que fora este miseravel homem

Luc. 11. de mal em peor: Et siunt novissma hominis illius pejora.

prioribus.

610. Onde poes são tantos os Demonios, e onde podem fer muytos os endemoninhados, e os peores, que pode haver, mais lugar parece que tem, e vem muyto mais proprio hum Exorcismo, que hum. Sermaő; principalmente tendo-o feyto jà repetidas vezes neste mesmo Evangelho. Excita-me de mais a mais à novidade da empresa o exemplo: anima-me o lugar: e convidame o interesse. O exemplo he efficaz; porque do melhor Exorcista, Christo Bem nosso, empenhado hoje em lançar fòra a hum Demonio : Erat (Jesus) ejiciens demonium. O lugar he proprio; porque do Espirito Santo, onde hà dedo de lançar fora estes Demonios:
Si in digito Dei ejicio demonia: V. 20.
Si in Spiritu Dei, diz S. Mattheos. O interesse he grande;
porque he segurar, venha anòs o Reyno de Deos; que he o mesmo, que todos os dias lhe pedimos no Padre nosso:
Adveniat regnum tuum. Pro-Luc. 11:
festò pervenit in vos regnum.

6-11. Com este interesse poes, com aquelle exemplo, e neste lugar, eu me resolvo a fazer hoje hum Exorcismo a estes endemoninhados. E, em lugar de fallar nelle com o Demonio, como nos Exorcifmos he costume, fallarey com os mesmos endemoninhados; porque de hum destes ao mesmo Demonio vai muy pouca, ou nenhua differença. Hum delles era Judas; poes lhe possuhia o Demonio a alma, e o coração: Cuma foan.13 diabolus jam misisset in cor : e 2. a este por endemoninhado, lhe chamou Christo tambem Demonio: Ex vobis unus dia- 1.lem 6. bolus est. Do homem do nos-71. so Evangelho, querendo dizer S. Lucas, que era mudo, ora diz, que elle era o mudo, ora que era mudo o Diabo; -1oq

30.

Luc. 11. porque tudo era o mesmo: Et illud erat mutum ... Et ... locutus oft mutus.

## S. H.

612. Mas, porque segundo o Rito da Igreja começa o Exorcismo averiguando primeyro o nome do Demonio, (o que tambem fez Christo naquelloutro endemoninhado, que refere o mesmo S. Lucas, Luc. 8. Quod tibi nomen est?) saybamos logo que Demonios, ou que endemoninhados são estes, .com quem havemos de tallar, e quaes os seos nomes. E, pelo que noto no nosso Evangelho, me parecem serem os mesmos, que jà em hum Exorcismo denaó o nome. Exorcizava hum Servo de Deos a hum energumeno, e mandando ao Demonio dissesse. quem era, e como se chamava, lhe respondeo, que erao tres com os nomes tirados dos officios, que exercitavao naquelles, que possuhiao. O primeyro, que se chamava Claudens bursam; e que tinha por officio cerrar-lhes a bolsa: o segundo, que se nomeava Claudens os; e que o seo officio era, tapar-lhes a

bocca: o terceyto finalmente, que o seo nome era Claudens cor; e a occupação, que tinha,era fechar-lhes o coração. E explicando-se mais, (que em tudo sao escuros) disterao que o primeyro, aos que pofsuhia, fazia-os Avarentos: o fegundo mudos para a Confifsao: o terceyro duros para o arrependimento.

613. Estes, se me nao enganno, fao os mesmos, que principalmente encontro no posso Evangelho. De tres faz elle mençao especial; o primeyro he Beelzebub, cabeça, e princepe dos mais Demonios, em cujo poder diziao os Fariseos os lançava Christo: In Beelzebub principe de- v. 15. moniorum eiscit demonia. O segundo he o Diabo chamado por anthonomasia Mudo, com quem foy hoje a contenda toda de Christo: Erat Jesus eji- V.14. ciens demonium, Eilluderat mutum. O terceyro he o Demonio tambem por anthonomafia chamado o Immundo: Cum immundus spiritus exierit v.242 de homine. E, feyta bem a combinação daquelles tres Demonios do exemplo com estes tres do Evangelho, meparecem os mesmos. O que

fe-

fecha a bolfa, o Claudens burfam, com muyta propriedade he Beelzebub; porque, como cabeça, e princepe, que he de todos os Demonios, In Zue. 11. Beelzebub principe dæmoniorum, tomou a si a Avareza, que he a cabeça tambem, e a raiz de todos os males, como lhe chamou S. Paulo: Radix omnium malorum : e, assi como Beelzebub era o Idolo, a que tributavao culto os Accaronitas, que val o mesmo, que. estèreis; assi a Avareza he o Idolo, a que rendem adorações os Avarentos; que por isso os chamou o mesmo S. Paulo servos dos Idolos: Epb.5.5. Avarus, quod est idolorum servitus; e nos os podemos chamar tambem, como a os Accaronitas, estereis; porque nao hà colher delles nenhum frutto. O que fecha a bocca para a Confissat, o Claudens os, claro està ser o Diabo mudo: como tambem, o que fecha o coração para o arrependimento, o Claudens cor, se manifesta ser o Diabo immundo; porque nada o fecha mais a Deos, nem mais o endurece para a contrição, que a im-

614. Temos logo declara-

mundicia, e impureza.

dos os tres Demonios, ou os tres endemoninhados, comquem hà de ser a contenda.

Entremos ao Exorcismo; assista-me para elle muyta Graça do Espirito Santo; que, se em virtude sua lanço hoje sòrra estes Demonios, e ponho livres a estes endemoninhados, de reyno do Diabo passis in digito Dei ejicio damonia: Luc. 11. prosecto pervenit in vos regnum Dei.

## S. III.

615. O primeyro Demonio, ou o primeyro endemoninhado na alma, he hum Avarento, o Claudens burfum; porque tem este a mesma alma. tao possessa do Demonio, como pudera ter o corpo. Assi o affirmou S. Pedro Chrysologo daquelle Rico, que Christo trouxe em Parabola para deteftar a Avareza : Cavete ab C.12.15. omni avaritia. Repara o Santo no modo, com que este Rico, ou este Avarento fallava, quando dizia: Quid faciam, quia non babco, quò congregem fructus meos? Que farey (sempre o ter muyto deo em que fazer aos homens)Que Aaa

farey, que nao tenho, onde recolher, o que tenho? e diz Chryfologo: Efte modo de fallar he de quem pergunta: e a quem perguntava, ou com quem fallava efte homem ? Chris. Quid faciam, interrogantis vox Ser. 104 eft: & quem interrogat ifte? E responde o mesmo Santo: Erat in illo alter ; quia in ejus penetralibus jam diabolus poffeffor infederat : Tinha dentro em si a outrem, a quem fazia a pergunta; porque jà o Diabo pela fua avareza tinha tomado posse do seo coração, e feyto affento no mais interior da fua alma. De forte que. quando o Avarento fallava, nao era comfigo: antes eftava bem fora de si no que dizia: fallava com o Demonio, a quem tinha dentro em fi mesmo, e que jà no seo interior morava, como em casa propria: Quia in ejus penetralibus jam diabolus possessor infederat .

> 616. E que Diabo vos parece feria efte? Era Beelzebub, o Diabo dos Avarentos, o Claudens burfam. E fenao vede vòs, o que resultou da. conferencia, e a refolução, que entre ambos se tomou:

Luc. 12. Hec faciam (diffe o Avarento, aconfelhado jà pelo Demonio) Hoc faciam : destruam. barrea mea , 6 majora faciam: O illuc congregabo omnia bona mea . Assento: lançarey abaxo os meos celevros; porque fao pouco capazes : levantarev outros mayores . E. para que ? Para nelles pôr em arrecadação, e fechar muyto bem toda a minha fazenda: Omnia bona mea . Toda : Omnia ? poes nao ficarà algua coufade fora, ao menos para pagar a effes mesmos officiaes, que hao de trabalhar nesses cellevros? ou tambem para dar hua esmolla, quando chegue a pedilla hum pobre? Nao, Senhores : tudo fe hà de fechar muy bem fechado: Illue congregabo omnia bona mea. Refervar para o pagamento, ou para a esmolla, isso requere-o a Justica, e pede-o a Caridade : affi he ; mas que importa, se o nao permitte a Avareza, de quem se toma o conselho: Hoc capit confilii, Menoch. quod non charitas , fed avaritia bk . Juge/ht, diffe Menochio.

617. Eftes fao os Avarentos, e este a effevto, que nelles faz o Demonio, que lhes possue o coração, e aalma, o Claudens burfam.

Mas

Mas ainda assi, nao tem tanto de endemoninhados, que naő pareça tem tambem algűa cousa de divinos. De Deos se diz no Apocalypse, que, o que elle fecha, ninguem abre: Apoc.3. Claudit, & nemo aperit: isso tem de divinos os Avarentos, que ninguem abre tambem a bolfa, que elles fechao. Fechao de tal sorte a bolfa. que, por mais diligencias, que se lhe fação, ninguem lha pòde abrir Fazem-lhe a diligencia os pobres ; estes representando a fome, que padecem ; aquelles a falta, que tem de vestido para cubrir-se; os outros a da medicina para curar-se: mas nenhū abre: Nemo aperit. Fazem-lhe a diligencia os acredores; estes allegando que hà tempos se lhes deve o feo jornal; aquelles o seo emprestimo; os outros a fua venda: mas nenhum abre: Nemo aperit . Tornao todos a inflar, tornao a pedir, tornao a requerer: mas nem requerimentos, nem instancias, nem importunaçoes (ou seja pelo que se deve, ou pelo que se necessita) bastao a abrir-lhe a hum destes a bolsa; que tao fechada a tem:

Claudit, & nemo aperit: bolsa emsim de Judas.

618. Judas era, o que tinha a bolía do Apostolado, assi para della soccorrer aos pobres, como para os gastos ordinarios dos companheyros, e mais Dicipulos do Senhor: Loculos habens, ea, que goan.12. mittebantur, portabat : diz 6. S. Joao: Et suorum necessitatibus, alii que indigentibus, co- Luc. 12. menta Beda. Mas no que re- e-54.lib. paro he, que nem para hua, " nem para outra despeza nos consta, que abrisse jà mais Judas a bolsa. Se se havia de acudir aos pobres, e aos mesmos Dicipulos nas occasioes do aperto, (como forao as do Deferto) recorria-fe a Filippe: Dixit ad Philippum: Un-Joan.6.5. de ememus panes, ut manducent bi? Se se requeria pelos Ministros do Cesar algum pagamento, (como o do feo tributo) recorria-se a Pedro, das entranhas de hum peyxe mandava tirar Christo o dinheyro, com que se pagasse a Cesar: Eum piscem, qui pri- Matth. mus ascenderit, tolle, & aper- 17.26. to ore ejus, invenies staterem: illum sumens da eis pro me, & te. Poes para os pagamentos, e para as esmollas, a Pedro,

Aaa 2

1201000/1

e a Filippe he que se recorre? e onde està Judas? Là està com a sua bolsa muyto sechada. Não o vedes ordinariamente assi pintado? poes concorda muyto a Copia com o Original. Tinha Judastao fechada a bolsa, que parece, nem o mesmo Christo lha podia abrir: Claudit, & nemo aperit: houve Christo por maisbarato, (digamos affi) ou mais facil lhe foy, tirar dinheyro da bocca de hum peyxe, que da bolsa de hum Judas: Aperta ore ejus, invenies staterem. 619. Hua vez fi, quiz Judas abrie a bolfa: mas a que fim? Para embolfar mais trezentos dinheyros, que emtanto avaliou o unguento, que a Magdalena derramou aos Joan.12. pès de Christo: Dixit ergo... Judas Iscariotes: Quare boc unquentum non veniit trecentis denariis? E para melhor pallear, ou cubrir o seo intento, valeo-se da capa dos pobres:mas como por ser de pobres a capa, era muy rota, não lhe pode encubrir bem, o que queria. Pudera (dizia elle) vender-se o unguento por trezentos di-

nheyros, e repartirem-se es-

tes por gente necessitada: Qua-

re hoc unquentum non vaniit

trecentis denariis, & datum Bidem est egenis. E quem mette Judas com as almas dos pobres? Não foy o seo officio, (acode S. Joao) nem tambem a sua caridade; foy sò a sua avareza: Dixit autem boc, non v. c. quia de egenis pertinebat ad eum: sed quia fur erat, loculos babens. De maneyra que, a. abrir Judas a bolsa, sò era para receber; naó para dar: e desta laya são todos os Avarentos. Para recolher, e embolfar, mas que seja o alheyo, pode-se abrir a bolsa: para... dar, ou o alheyo por restituição, ou o proprio por esmolla, nao hà que cançar, que ningnem lha pòde abrir: Nemo aperit .

# 5. IV.

620. Poes, Demonio, ou endemoninhado Avarento, Cede Deo, qui te in Juda Isca- Ecelesia riote proditore damnavit, diz a Igreja em hum dos seos Exorcismos: Cede à Deos, cede à sua palavra, cede à sua justiça, que no mesmo Judas traydor condennou jà entao a tua avareza. Conhece bem a sua malicia, e sabe que, assi como o mesmo Judas foy o peor

vez pelo Écclefatico: Naci hà coula peor, que hum Avarento: e logo outra: Nibil efiniquis, quèm amare pecuniam: Naci hà coula mais iniqua, que amar o dinheyro. È a razaci he, diz Alapide, expondo eftes dous Textos; porque a Avareza, e amor demaziado ao dinheyro, he humpeccado taci injurició a Deos; que lhe prefere, e antepoem o ouro, fazendo delle O Avarento Idolo, em que adora: eque crime, nem que delitro eque crime, nem que delitro

lum: quid ergo eà feeleftiur?
621. O mayor peccado,
que le pode confiderar, he o
da Idolatria: por isso Moyses
lhe chamou peccado maximo;
Emd. Quid tibi feeit bie populus, ut
32.11. induceres super eum petcatume.

Alap. mayor? Avaranibil eft fcelef-

tius; quia avaritia chi injuria

Deo; nam ei præfert aurum,

adeoque illud fuum facit Ido-

maximum, diffe a Arao: e a Deos : Peccavit populus iste pec- V. 31. catum maximum, feceruntque fibi deos aureos. Poes por islo he tambem o Avarento o mavor de todos os peccadores, porque não he outra coufahum Avarento, senao hu Idolatra, que tem por Deos o feo ouro, e o feo dinheyro. No mesmo Judas reparou S. Zeno, que os trinta dinheyros, porque vendeo a Christo, os foife lançar no Templo: Et projec- Matth. tis argenteis in templo. E por- 17.3. que mais no Templo, do que em outro lugar? Quiatalibus Zeno fer. semper diis templam Juum devo- 2 de Averat, responde o Santo: Porque, como eftes erao os deofes, que Judas adorava, e que preferia ao Deos verdadevro, que por elles vendèra, julgou fer o Templo o lugar mais proprio, que se lhes devia : Projectis argenteis in temple. E quantos templos vemos levantados hoje a eftas divindades? em quantos facrarios vemos reclusos a estes deoses? e com tanto culto, e veneração, que atè o tocar-lhes, he facrile-

gio.
622. Bem previo o Sagrado Chronista esta quasi innata
propensao nos homens, quan-

qua.

arvores, e os fruttos, que a terra produzia, passou em filencio o ouro, e a prata, em que a mesma terra se desentranhava. Poes, se refere tao miudamente ainda as mais humildes, e baxas er-Gen. 1. vas dos campos, Protulit terra berbam virentem, porque nao falla tambem no ouro, e na prata, quando, por fruttos tambem da terra os mais efpeciolos, erao dignos de elpecial mençaõ? Pela meima razao, com que disse Theodoreto, que, tratando da creação dos Ceos, não quiz fallar na dos Anjos. Erao os Anjos creaturas tao nobres, e excellentes, que se temeo Moyses, de que, tendo os homens delles noticia logo no principio do Mundo, os adorassem por Teod. deoses: Quòd si tam facile (diz quest. 2. Theodoreto ) fibi decs finxein Gen. runt, quod non perpetraturi fuissent, invisibilis natura notitiam assecuti? Esta razao poes de Moyies, para que na creação dos Ceos (ainda quando os descrevia mais vistosos com o Sol, Lua, e Estrellas) callasse a creação dos Anjos, (que, por animados Aftros, os fa-

do, descrevendo na Creação

do Mundo as plantas, as

ziao mais fermosos ) foy tambem a de passar em silencio os metaes mais puros, e luzidos, do ouro, e da prata, quando na creação da Terraz descrevia toda vistosa, revestida de verdes plantas, e coroada de abundantes fruttos. Receouse Moyses, que levados os homens do precioso destas creaturas, e do luzido destes metaes, lhes parececem mais do que creaturas da Terra, e de terra; e, induzidos deste seo mesmo enganno, idolatrassem logo nellas, como em alguãs divindades là vindas do Ceo: e fez, o que a Natureza tambem fez : (parece que com o mesmo intento ) ambos as esconderao; a Natureza debaxo da terra, e Moyses no seo silencio.

como queria: e a desgraça esteve em chegarem os homens a ver no Mundo o mesmo ouro, e prata, que na sua Historia lhes occultàra. Se virao os Anjos, nao sey, o que seria: o que sey he, que alguns, dos que se deyxàrao ver, prohibirao, e se atalharao semelhantes adoraço es. Foy desgraça serem o ouro, e a pratamais visiveis, e serem tambem

crea-

creaturas irracionaes, e fem discurso: como se deyxàrao. ver tanto, e nao tinhao entendimento, para dizer, o que erao, ficarao com as adoraçoés, e cultos do que nao podiao fer . Boa testimunha desta mesma temeridade foy o mesmo.Moyses .. Quem levou. no Deferto as adorações dos Ifraelitas? quem foy a caufa daquelle feo peccado maximo, fenao o ouro, de que Arao lhes foriou o Bezerro : Exo.32. Fecerunt fibi deos aureos? Virao o fermoso, e luzido da.... materia, e nao os embaracou. o horrendo da figura: hua. vez que he ouro, mas que feja hum bezerro, he divino: dese-lhe culto, como a Deos :.

624. Pareceo-lhe bem o molde depoes a Nabuco, e, querendo fer deos tambem na Terra, que fez? Forjou hua Estatua toda de ouro, que pelo que tinha de fua, tambem Pfalm, era de bezerro : In similitudi-105. 10. nem vituli comedentis fænum : Dan.4. Fanum, ut bos comedit: e,levantada em alto, mandou que C. 3.1. todos nella o adorafiem : Na-

buchodonofor rex fecit statuam

auream; Cadentes adorate sta-

tuam auream. E poes para fer

deos aureos ..

tido, e adorado por Deos, nao hà mais, que levantar hua Effatua, e mandar-lhe tributar adorações ? Quando a Eftatua he de ouro, nao he neceffario mais: comfigo levajà o caratter de divina, e o feguro de adorada. Por isfo Nabuco quiz que a Estatua fosse toda de ouro; tendo o Original, donde a copiou, de ouro sò a cabeça : Caput ex Idem s. auro: poriffo quiz que no De- 32. creto, com que mandava .... fua adoração, fe exprimifie. tambem o ouro, de que a Eftatua fe compunha : Fecit ftatuam auream: Adorate statuam auream: para que, fendo muyto o ouro, e entrando efte. pelos olhos, e pelos ouvidos, chegaffe, melhor ao coração ... E o peor foy, que o confeguio. Adorou-se a Estatua de Nabuco: deose-lhe o culto de Deos: e porque ? Porque era de ouro: esta foy a causa toda, diz S. Jeronymo : Quod autem fit Hier is Ratua gurea . & infiniti pon- Dan. deris, illud in caufa est, ut res inaurata adoraretur, ut Deus, dum unufquifque fuam confecrat avaritiam . Affi fe foy no Mundo endeofando o ouro: affi lhe foy a Avarezados homens tributando cul-

31.

tos .

tos, e confagrando-lhe a Latria, sendo jà esta entre as gentes a comum materia, de que se compunhao suas divindades, como disse David: Simulacra gentium argentum, o aurum.

### 5. V.

625. Mas nao esteve ainda atequi a mayor fatalidade. A fatalidade mayor que todas he, que dos Gentios pasfassem estas adoraçõens, e estes cultos tambem para os Christaos. Que onde nao rayou a luz da Fè, ou esta se achava mais amortecida, mais escura, do que em si he, se adorasse por Deos o ouro, e a prata; algua desculpa podia ter destes a cegueyra na mesma falta de Fè, que padeciao: mas que, onde a Fè espalhou mais a fua luz, e onde se jattao todos de que a professao, prevalecesse tanto a Avareza, e a cobiça, que tambem à prata, e ao ouro se dè a mesma adoração, o mesmo culto, e a mesma Latria; poes tambem a estes comprehendia S. Paulo, quando disse, que todos os Avarentos erao Ido-Epb.5.5. latras; Omnis avarus, quod

est idolorum servitus! E que nao seja este erro, nem esta-Idolatria de poucos, senão de muytos, e de quasi todos! Que possamos chorar o mesmo que Jeremias, quando lamentava: A' minore usque ad ma-ger.8.13. jorem omnes avaritie student : & à Propheta usque ad Sacerdotem cuncti faciunt dolum. Do Pequeno atè o Grande, do Levgo atè o Sacerdote, todos Avarentos, todos ambiciosos, todos a buscar prata, e ouro, ainda por meyo de dolos, eengannos! Que com a mesma verdade, e muy pouca differença, o Cuncti faciunt dolum, possamos verter, Cuncti faciunt idolum: como disse expressamente tambem Oseas: Argentum fuum, & aurum. Ofce t. suum secerunt sibi idola: todos 4. a fazer do meimo ouro, e prata, que buscao, Idolos, que adoraő! Ora naő pòde fubir mais de ponto a malicia. E, se a daquelles, em quem a Fènao era tao viva, achou Moyses, que era maxima, Peccatum maximum; qual ha de ser o peccado daquelles, em quem a Fè tem lançado mais raizes, e espalhado mais as suas luzes? Serà o maximo desse maximo; o superlativo desse superlati-

vo,

vo, inventando a mesma malicia, o que nao achou a Grámatica.

626. Poes, Idolatra Chris-

tao; Christao no nome, idolatra Ecclef. no culto, Da honorem DeoPatri Exore. Omnipotenti, cui omne genu flectitur: clamo-outra vez com a Igreja no seo Exorcismo: Dà a Deos Padre Omnipotente a honra, que lhe tens tirado, para a pores no teo ouro, e no teo dinheyro: dà sò adoração, e culto àquelle Senhor, a quem sò se dobra, e deve dobrar todo giolho: dà a honra, e culto àquelle Senhor, em cuja comparação todo esse ouro, e prata, por cujo respeyto lha tiraste, he hua pou-Sap.7.9. ca de terra, e de lodo: Omne aurum in comparatione illius, erena est exigue, & tamquam lutum estimabitur argentum. Ex ead. in conspectuillius. Da locum. Domino Jefu Christo, qui pro Eccles. te sanguinem suum sacratissimum fudit: Lança de teo coração esse Diabo da tua Avareza, e dà nelle lugar a Jesu Christo, que, sendo rico, por ti se fez pobre, e prodigo atè do seo Sangue, o derramou

todo por teo amor. Da locum

Spiritui Sancto, qui fallaciam

tuam in Anania, & Saphira

To.III.

Ibidem.

condemnavit : Lança da tua alma esse Idolo da Riqueza, que tanto adoras, e dà lugar nella ao Espirito Santo, que ja em Ananias, e Safira conden-

nou a tua ambição.

627. Olha bem, e adverte, que nenhú Avarento ha de entrar no Reyno de Deos: Hoc autem scitote intelligentes, Epb. 5 s. (diz S. Paulo) quòd omnis .... avarus.... non habet bæreditatem in regno Christi, & Dei. E porque? Porque todos elles cahem miseravelmente no laço, que lhes arma o Demonio, e com que os leva à perdiçao eterna: Incidunt (con- 1.Tim.6. tinua o mesmo Apostolo) in ... 9. tentationem, & in laqueum\_s Diaboli, & desideria multas inutilia, ... que mergunt bomines in interitum, & porditionem. O remedio poes para te não perderes, o meyo para segurares o Reyno de Deos. he lançar fora essa tua Avareza; lançar fòra, em virtude do mesmo Espirito Santo, esse Diabo; que, seassi o fizeres, jà tens o Reyno de Deos seguro, e tao feguro, que jà o tens em timesmo: Si in digito Dei ejicio damonia, profetto pervenit in vos regnum Dei .

> S. VI. Bbb

#### S. VI

628. O fegundo Demonios ou o fegundo endemoninhado, he, o que fecha, e tapa a bocca para a Confissão, o Claudens os: e estes são propriamente os Demonios, endemoninhados defte tempo. Hà huns Demonios do Carnal, e outros da Quarefma . Os do Carnal fazem fallar muyto; porque no muyto fallar fe acha o peccado, co-Prop.10. mo diz o Espirito Santo: In multiloquio non deerit peccatum: ahi fe acha o peccado da mentira, do perjurio, da blasfemia, da murmuração, e outros, que são peccados de lingua, Universidade, que he, de toda a iniquidade. Os Demonios porèm da Quarefma fazem emudecer, para que se nao ponha o remedio ao muyto, que se fallou, e a todos effes peccados, que fallando se cometterao : e, como este remedio todo effà na Confissao, aqui he que os Demonios da Quaresma fazem emudecer. Em que està poes a forga, e a efficacia do Exorcifmo? Em fazer callar a huns . e fallar a outros : em fazer

mudos aos falladores, e aos que fao mudos, que fallem.

629. Hum, e outro milagre fez Christo; o primeyro naquelle Endemoninhado, aquem por fallar muyto mandou o Senhor callar, e emudecer: Et comminatus est ei Je- Marc. Ti fus, dicens: Obmutefce. O fe- 25. gundo no Endemoninhado de hoje, a quem, estando mudo, sez fallar, Et locutus est mutus; e, o que lhe fez fallar, foy, conforme diz o nosso Santo Antonio, fazello confessar as suas culpas : Ejesto demonio , in- S. Ant. capit loqui, ideft, confiteri. Com Uhf. os endemoninhados poes, que neste se representao, ou com o Demonio, que emudece, e faz emudecer para a Confissa, com o Claudens os , he o Exorcismo. Vejamos se podemos lançar hoje fòra efte Demonio, e livrar da fua mudez a eftes endemoninhados: e para isso vamos com aquelle vagar, com que se houve hoje o mesmo Christo: Erat (Jesus) Luc. 11. ejiciens damonium, & illud 14. erat mutum . E, se por este principio for muy dilatado, paciencia; que os Exorcismos nao fao Sermoens, que hajao

de ter certa medida.

hu deftes endemoninhados fer mudo para a Confiffao; ou nao confessando nada, ou nao confessando tudo: ou não confessando nada; porque nunca fe confessa : ou não confessando tudo; porque dos peccados, que tem na conciencia; huns diz , e outros calla na Confisso. E de hum de tres principios pode nacer, e nace ordinariamente (ainda mal) hua, e outra mudez; ou do temor de que o Confessor revele, o que se lhe diz em Confissao; ou do pejo em descubrir ao mesmo Confessor o feo peccado: ou finalmente do pouco cuydado, e pouca applicação, que se poem em examinar a conciencia em ordem à mesma Confissa. E todos eftes tres principios fao diabolicos: todos tres aquellas tres gargantas dilatadas, por onde o Cerbero infernal engole, e mette em fi-almas fem mimero .

### s. VII.

631. Primeyramente he temot diabolico, o que se tem de que o confessor revele, o que o Penitente confessa: everdadeyramente he em todo sentido aquelle temor notturno,

das trevas, em que não hà que temer mais, que o que cadahum se finge, e representa: Non timebis à timore metturno. Plale Dize-me, poffuido do Demo- 92.5. nio por meyo defte temor : Poderà hum Confessor revelar, o que tu lhe nao dizes? He certo que nao; e por isso mesmo lhe nao dizes o teo peccado, para que elle to nao revele: poes adverte, e fabe, que o confessares, e dizeres a tua culpa, e o teo peccado aos pes do Confessor; em ordem a este to descubrir, 'e revelar, he da tua parte, como se o não differas, nem confessaras; e da Tua, como se o nao ouvira, nem foubera. Não vamos mais longe . He de reparar o modo, com que diz S. Lucas, que fallara efte homem do Evangelho; depoes que delle fahio o Demonio : Et , cum ejecisset Luc. 11. demonium , locutus est mutus : 14. Lancado que foy o Demonio. fallou o Mudo . Fallou o Mudo? fe fallou, como era mudo? e, se era mudo, como fallou? Fallando, como fe nao fallara. Era efte homem fallando na presença de Christo, Figura de hu Penitente, dizendo as suas culpas aos pes do Confessor, que representa o Bbb z mef-

mesmo Christo: donde diz o nosso. Santo Antonio, como ja lhe ouvimos, que começar o tal homem a fallar, foy o mesmo; que começar a confessar-se: Incapit loqui, idest, confiteri. Poes fallou, como mudo, Locutus est mutus, porque na Confissa falla-se, como se se nao fallàra: dizem-se os peccados, como fe fe nao differao.

632. Por isso também se nao fabe, o que fallou este-

homem. Diz o Evangelista, que fallou, Locutus est; mas, o que fallou, nao o diz. Poes nao faberemos, o que disse este homem, fallando por milagre? Nesta mesma occasiao, e quando fallon este Mudo, faliarao outros muytos, que o nao erao : fallàrao os Farifeos, que não erão poucos, e fallou Marcella, que era hua mulher pia, e devota, que a caso se achou presente a csta maravilha: sò as turbas nao fallàrao; porque a sua admi-Ibid. 14. ração nada dizia: Admiratæ funt turbe. E com tudo fallando tantos, de todos sabemos, o que fallàrao, e o que disserao. Dos Fariseos sabemos, que huns diziao, que Christo Bemnosso tinha patto com o Demonio : Quidam au- V. 19. temex eis dixerunt : In Beelzebub principe demoniorum ejicit demonia: de outros sabemos, que, não contentes, nem fatisfeytos ainda com esta maravilha de Christo, e com este final da fua Omnipotencia, diziao ao meimo Senhor, que lhes desse outro final mais de quem era : Alii tentantes , fig- V. 16. num de celo querebant ab co. Finalmente sabemos que, o que difie Marcella, forao louvores de Christo, e da Mãe, que o gerara, e trouxera em seo ventre purissimo : Extollens V. 27. vocem quædam mulier de tunba dixit illi: Beatus venter, qui te portavit; & ubera, que suxisti. Poes, valha-me Deos, tudo, o que os outros disserao, e fallàrao, sabemos; e sò nao fabemos, o que diffe, e fallou o Mudo?

633. Nao: porque, o que disse, e fallou, foy em Confissaő: Incapit logai, idest, confiteri: e, o que se diz em Confissao, nao se sabe-se, que o Penitente falla; porque fe confessa: mas por isso mesmo que se confessa, nao se sabe, o que falla. E he tanto affi, que se se perguntar a hum Confessor, se a caso confessou

efte,

este, ou aquelle Penitente, hà de dizer que si : e se se lhe perguntar: E fez elle este, ou aquelle peccado ? ainda, suppondo que lho confessou; com toda a verdade, e semgenero, ou a menor fombra de mentira, hà de dizer: Eu nao fey. Poderà dizer, que fallou; porque o ouvio de Confissao: mas o que? Estava mudo: Locutus est mutus. Vede agora, se o temor, de que se possao revelar as culpas; para deyxarem huns de se confessar, e nao confessarem outros todos os seos peccados, he temor, vao : se he ter temor, onde nao hà que temer, Psalm. Illic trepidaverunt, ... ubi non erat timar: vede, se he temor notturno, causado todo pelo Demonio, e nacido do Inter-Pfalm. no: Non timebis à timore nocturno .

S. VIII:

13. S.

20. 1.

6341 O outro principio tambem diabolico, para senao fazer a Confissao, ou nao se fazer inteyra, como deve ier, he o pejo do Confessor. Esta he a garganta mais larga do infernal Cerbero, porque por ella tem entrado, e entrao

as mais das almas, que se condennao. Como o Demonio troca, e muda toda a boa ordem; a pejo, que haviade ser ao cometter o peccado, e nao para a confissa delle, tira-o ao comettello, e reftitue-o ao confessallo. Foy confissao, que elle mesmo fez em hum Exorcismo, dizendo, que sempre pela Quaresma restituhia, o que no mais do anno furtàra. (Não hao de dizer por certo outro tanto, fallando absolutamente, muytos dos que se benzem delle.) E perguntado pelo furto, e restituição, que fazia, respondeo, que no discurso do anno furtava aos homens o pejo do peceado; e que pela Quaresma (tempo da Confissao) lho restituhia. E he o mesmo, que delle disse S. Joa Chrysostomo: Sciens Satanas (diz o Santo) quod peccatum habet confu- Hom.85. sionem, pænitentia verd sidu- ad Pop. ciam, ordinem commutavit, O. pænitontiæ confusionem adjecit; fiduciam autem peccato.

635. Usa o Demonio com os Filhos de Adao da mesma traça, que usara com elle, como tao bem succedida ao seo intento. Peccou Adao no Paraiso sem pejo algum do

que

que fazia, porque o Demonio tho tirara: e, quando Deos o chamou para a confissão do seo mesmo peccado, entao lhe restituhio o Diabo o pejo: entao le vio Adao envergonhado, e de pura vergonha se es-Gen. 3.8. condeo : Et cum audi fet vocem Domini ... abscondit se Adam. Ah Filhos legitimos de tal Pae! e quanto melhor vos fora, nao ser herdeyros seos nesta mà fazenda: de outra herança vos nao podeis vòs isentar; mas desta si. E oh como temo, que o vosso pejo, e confusao, por desordenada, e nao posta em seo lugar, passe a ser confusao eterna!

636. He ameaça tremenda, que faz o Profeta Jeremias da parte de Deos, fallando de semelhantes peccadores: Con-Jeris. 15. fusi sunt (diz o Profeta) Confusi funt, quia abominationem fecerunt: quin potius confusione non sunt confust, & erubescere nescierunt: quam ob rem cadent inter ruentes: in tempore visitationis sue corruent, dicit Dominus: Confundirao-se os homens, porque peccarao: mas não le confundirão. Ate qui tambem as palavras de Jeremias parecem confusas. Se os homens se confundirao pe-

lo mal, que fizerao, Confuß funt, quia abominationem fecerunt; como se nao confundirao, Quin potius confusione non sunt confusi ? Ora as palavras, que se seguem, tirao a confutao, e a opposição toda : Et erubescere nescierunt : e nao fouberao confundir-se, nem envergonhar-se. Confundirao-se, e nao se confundirao: mas em diversos tempos, e trocados os da confusao, que devia ser. Confundiraose, e envergonhàrao-se depoes do peccado, quando se haviao de envergonhar, e confundir antes delle: havia de ser a vergonha, a contusão, e o pejo para nao peccar; mas nao porque peccarao: Quia abominationem fecerunt: havia de ser para nao cometter a culpa; e nao para trattar do remedio: e aqui esteve o seo erro, e a sua necedade: confundirao-se si; mas nao com a confusao, que era necessario, que fosse: Quin potius confusione non sunt confusi: envergonharao-se si; mas nao fouberao envergonhar-se: Et erubescere nescierunt.

637. E daqui que se seguio? Seguio-se desta desordem da sua consula cahirem misera-

vel-

welmente entre os que se precipitao no mais profundo: e no tempo, em que os podia visitar Deos por meyo da sua Graca, e da fua Mifericordia, cahirem nas maos da fua ira, e da fua vinganca: Quam ob rem eadent inter ruentes : in tempore visitationis sue corruent, dicit Dominus. Oh brava miferia, e fatalidade mais que. grande! Que na mesma taboa, que ferve para livrar do perigo, se encorra o naufragio! na mesma triaga se beba o veneno! e na mesma medicina fe encontre a morte!

#### S. IX.

638. Finalmente o tercevro, e ultimo principio ignalmente diabolico de fe emudecer nas Confissoes, nao se dizendo os peccados todos, he o pouco cuydado, e applicacao, que se poem em examinar a conciencia para confeffallos . Para húa Confissao fer bem feyta, e ser meyo essicaz para lancar fòra o Demonio de hua alma, he necessario. que feja Confissa de todos os peccados; affi quanto às especies, como ao numero delles; fem que fique hum sò por efquecimento culpavel. E que faz o Demonio? Quando não pòde embaraçar, e impedir de todo a Confissa, faz que ao menos feia effa fem aquella preparação, e exame necessario, para que a Confissa seia interra das culpas todas . Donde quando não faz ao Penitente mudo de todo, emudeceo em parte ; que he, o que lhe bafta, para fegurar o feo pofto, e nao fahir da alma do. que affi fe confessa.

639. Trouxe hu homem a Christo Senhor Nosso hu filho feo vexado, e posfuido do Demonio: e entre as mais vexacoes, que o pobre moço padecia, diz com especialidade S. Mattheos, que era lunatico: Miserere silio meo, quias Much. lunations est: S. Marcos, que 17.14. era mudo: Attuli filium meum Marc. 9. ad te , babentem Spiritum mutum: eS. Lucas, que clamava , e fallava de repente : Spi- Luc, o. ritus apprehendit cum, & fu- 39. bitò clamat . Neste ultimo reparo. E que tinha o clamar, ou fallar de repente, para se contar com especialidade entre as vexações, que do Demonio padecia este miseravel? Moralmente, e em ordem à

Hier.

Por este moço, em quanto lunatico, entende S. Jeronymo no Sentido tropologico a hum moço, crecendo por horas, e momentos em vicios, peccados: Mihi autem videtur. juxta tropologiam, lunaticum. elle, qui per horarum momenta mutatur ad vitia. Por elle, em quanto mudo, se entende no mesmo Sentido, o que pelo nosso Mudo do Evangelho; hum peccador mudo para a Confissa : porèm nao totalmente mudo, como o de hoje; senao mudo, que às vezes falla, ou às vezes se confessa. Mas isso como? De repente, e sem consideração do que falla, e do que diz na Confissa : Subitò clamat . E estahe hua das mayores vexações do Demonio, e digna de se notar, è advertir muyto particularmente: Spiritus apprebendit eum, & subitò clamat: porque esta he a traça muyto especial, de que o mesmo Demonio usa, para que o Penitente fique peccador, e lunatico, como dantes: Quia lunaticus est: para que se conserve na mesma mudez : Habentem spiritum mutum, e aquella, que basta, e sobeja, para que o Demonio nao perca o posto, nem se aparte da alma, e do coração do tal Penitente, como se não apartava daquel-le miseravel moço: Et vix discedit dilanians eum.

Luc. 9

640. E quantos hà destes endemoninhados perennes, dos quaes nunca acaba de fahir o Demonio, sem embargo das fuas Confissos; porque sao Confissors de repente? Està hum destes moços carregado, e chevo de peccados comettidos em toda a materia. e em todos os momentos do discurso de hū anno, como dizia S. Jeronymo, Per horarum momenta mutatur ad vitia: chega a Quaresma; e, porque nao pòde escapar à Confissao, nem hà tempo jà, para a poder differir, diz de repente: Vou-me-confessar : e com este repente, sem mais consideração, sem mais exame do que pensou, do que sez, do que fallou, poem-se aos pès do Confessor. Como ha-de este miseravel Penitente, posto ja aos pès do Confessor, dizer, e accusar-se de todos os peccados, que fez por obra, palavra, epensamento, sem que lhe fique por dizer, e confesfar hua grande parte de suas culpas? como pòde fallar em

mente de emudecer em muytas? Poes isso mesmo he confervar ainda no coração o Demonio mudo: Habentem spiritum mutum: isso mesmo he não sahir o Demonio de tal alma: Et vix discedit dilanians eum.

641. Jà se o bom do Penitente, ou hu destes miseraveis, vai buscar (como costumao ordinariamente ) Confessores, ou pouco intelligentes, ou muyto faceis; ahi vos digo eu, que he o mal mais desesperado, e sem remedio. Se ainda os Confessores cientes, e mais attentos, se nao entendem muytas vezes com estas Confissoes; e, nem ainda examinando per si os taes Penitentes, podem atinar com as especies, e numero de seos peccados; como atinarão com elles, os que nao tem, nem a sua ciencia, nem a sua attençaõ? Este moço endemoninhado, de que acabamos de fallar, antes de seo pae o levar a Christo Senhor Nosso, jà o tinha levado a seos Dicipulos. Fizerao estes todas as diligencias, que puderao, para o livrar: mas o endemoninhado ficou, como dantes, To.III.

e o Demonio tambem. Affi o disse o mesmo pae ao Senhor: Et rogavi discipulos tuos, ut V. Ao. eficerent illum, & non potuerunt. E se os Dicipulos de Christo, instruidos tanto na sua Doutrina, e destros jà com o exercicio de lançar Demonios, Damonia multa ejicie- Marc. 6. bant, nao puderao lançar es- 13. te; que bem o lançaria aquelles, dos quaes disse S. João, que sem serem Dicipulos do mesmo Christo, nem pratticos na sua Doutrina, e seguimento, se mettiao tambem a lançar Demonios fora: Præ- Luc. 9. ceptor, vidimus quendam in. 49. nomine tuo ejicientem damonia, O probibuimus eum, quia non sequitur nobiscum? Que bem lançariao estes sora o Demonio, se là lhe levarao a esteendemoninhado?

642. Assi digo tambem: Se os Consessores mais cientes, e de mais especulação, não podem muytas vezes livrar a estes endemoninhados; como os hão de livrar, nem curar, aquelles, a quem a sua nimia facilidade lhes tira toda a especulação, e a sua pouca intelligencia os faz ter muyta ignorancia? E que estes sejão, os que mais se busquem! Pa-

Ccc ra

ra o corpo ha-de buscar-se o Medico mais douto, e que mais sayba inquirir da doença; e para a alma ha-se de buscar o Medico, que sayba menos, e que menos pergunte pelos accidentes da enfermidade! Christo diz, que havemos de temer antes a quem nos pode mattar o corpo, e a alma, do que a quem sò nos Matth. pode mattar o corpo: Nolite 20. 18. timere eos, qui occidunt corpus.... sed potius timete eum, qui potest & animam, & corpus perdere in gehennam : e destes taes todo o seo temor ha de ser sò de quem lhes pòde tirar a. vida do corpo; e de quem ao. corpo, e à alma lhes pode dar a morte eterna, nenhu temor! mas antes hao de ser estes os Medicos, que se busquem de industria, e de proposito!

S. X.

mente saber destes Penitentes, que he, o que pretendem destes Consessores; destes, ou com pouca intelligencia, ou com muyta facilidade? Porque, ou os taes Penitentes querem, e buscao quem os ouça de Consissão, e quem os absolva, e

livre dos seos peccados, ou não? Se não buscao, nem querem isto; para que he necessario Consessor? Ou sejão estes, ou aquelles, todos são escusados. Se buscão, e querem húa, e outra cousa; se buscão, quem os ouça, se querem quem os absolva, e livre de suas culpas; nem húa, nem outra cousa podem achar nos Consessors, que buscão.

644. Primeyramente nao achao, quem os ouça; porque os Confessores pouco intelligentes, sao Confessores, que nao ouvem, por isso mesmo, que nao entendem . Bem podem os Penitentes estar ao ouvido destes Confessores dizendo-lhe as fuas culpas; he o mesmo que nada; porque nada ouvem, ainda quando parece, os estao ouvindo. Dos Fariseos disse Christo Senhor Nosso, que erao huns homens, que ao mesmo tempo, emque estavao ouvindo as suas Parabolas, as não ouvião: Ided C.13.12. in parabolis loquor eis: quia. audientes non audiunt. E como podia verificar-le nos Farileos ouvir, nao ouvindo? Verificava-se (como jà ponderey noutra occasiao) em ouvir, uao entendendo; porque o

mei-

mesmo he ouvir sementender, que ouvindo, nao ouvir. Por isso o mesmo Senhor acrecentou logo, que nelles se compria a profecia de Ifaias, em quanto disse dos meimos Fariseos, que ouvindo não entenderiao, e vendo nao veriao: Et adimpletur in eis prophetia Isaiæ dicentis: Auditu audietis, & nonintelligetis: O-videntes videbitis, & non videbitis. Mas se, o que o Senhor disse, foy que os Fariseos ouvindo nao ouviao, como traz para prova a Profecia, que so diz, que ouvindo nao entenderiao? Porque he o mesmo ouvir sem entender, que ouvindo não ouvir: Audientes non audiunt : Auditu audietis, & non intelligetis. Não fe oppoem sò ao ouvir o nao ouvir; tambem se oppoem o nao entender: e nao menos, que ao ver se oppoem o nao ver: e assi fez o Profeta igual o parallelo dehua, e outraopposição: Auditu audietis, & non intelligetis: O videntes videbitis, o non videbitis.

645. Isto, que o Senhor disse dos Fariseos ouvindo as suas Parabolas, digo eu dos que com pouca intelligencia ouvem de Consissos. Sao

huns Confessores, que ouvindo nao ouvem; porque a pouca intelligencia do que ouvem, faz que nao oução o mesmo, que estao ouvindo. Estao com o ouvido applicado ao Penitente; e o Penitente dizendo-lhe ao ouvido os seos peccados, Auditu audietis: mas ouvindo não ouvem, Audientes non audiunt; porque ouvindo nao entendem; Auditu audietis, & non intelligetis. E, se os nao ouvem, como os confessas? e se os nao confessao, como os absolvem, ou como os livrao de feos peccados?

646. Poes muyto menos os absolvem, e livrao delles os outros, que são muyto saceis em absolver. Hà huns Confessores tao faceis em confessar, e absolver, que, contentes sò com ouvir o Penitente; ou este diga bem, ou diga mal; ou confesse as circunstácias necessarias do peccado, ou as nao confesse; ou expresse, ou nao expresse o numero de suas culpas; sem mais averiguação, nem mais exame, procedem à absolvição das mesmas culpas. Eo pobre Penitente, que por outra nova culpa deyxa de fazer

Ccc 2 a me-

ametade da Confissa, ou grande parte della, vai por absolver, e torna com os mesmos peccados, que trazia, e com o mesmo Demonio nalma, com que dantes estava. Vai muy bem aproveytado: graças ao Confessor, que tao breve, e facilmente despedio absolto de seos pès, o que, poderà ser, outro Confessor mao absolvera, ou ao menos o nao fizera com tanta facilidade.

#### 9. XI.

647. Eu nao digo, que se

hajao de buscar Confessores difficultosos em absolver: sò digo, que se nao hao de buscar os muyto faceis. Entre Confessores muyto difficultosos, e muyto faceis (extremos ambos viciofos) està a bondade, e o acerto da eleyção. O poder de absolver representou Christo Senhor Nosso nas Chaves, que entre-Brev. gou a S. Pedro: Tibi traditæ sunt Claves: e a estas he, que se suggeytao os peccados na Confissa . As chaves, para abrirem, e fecharem ben, nem hao de ser muyto difficultosas, nem muyto saceis:

Rem.

nem muyto novas, nem muyto gastadas: por novas sao ordinariamente difficultosas ; e por jà gastadas, muyto sàceis: e nem de hua sorte, nem de outra servem para fechar, e abrir: hao de ser em fua conta, para poderem dar bem hua, e outra volta, e conforme a ella, ou abrir, ou fechar. Assi hà de ser o Confesfor: nem, como sempre novo, hà de ser difficultoso: nem, como jà antigo, e cancado no officio, hà de sermuyto facil: hà de estar em hū meyo, de sorte que possa dar bem hua, e outra volta à conciencia, e vida do Penitente, e segundo ella, ou abrir, ou fechar a porta à absolvição. Estes Confessores six estes sao, os que se hao de bufcar: e, quando vos encontrardes com hum deftes, tende-o: por hũ Anjo do Ceo, por hũ Anjo bom, que, como chave mestra, vos hà de fazer ir sahindo por todas aquellas portas, por onde vos fez entrar o Anjo mão .

10 648. Nunc sciowerd, quia Att. 12. misit Dominus Angelum suum, & eripuit me de manu Herodis, disse meo Padre S. Pedro, quando se vio livre do Carce-

re,

re, em que o tinha prezo El-Rey Herodes. Estava o Santo Apostolo prezo com duas cadeyas, e entre dous Soldados, là no mais interior do Carcere: quando em húa noyte, estando prezo tambem do sono, sente despertallo hu An-10, dizendo-lhe, que o seguisse. Ao mesmo tempo vè cahir a seos pès as duas cadeyas, com que tinha prezas as maos: levanta-fe, veste-se, calça-se, vai em seguimento do Anjo,passa hūa porta,passa outra, chega à terceyra, e ultima, e depoes de ter sahido por ella, entao disse: Agora sey verdadeyramente, que me livrou Deos por meyo de hu Anjo seo das maos, e poder de El-Rey Herodes: Transeuntes autemprimam, & secundam cuftodiam, venerunt ad portam ferream... & exeuntes processerunt vicum unum: & Petrus ad se reversus dixit: Nunc scio verè, quia misit Dominus Angelum suum: O cripuit me de manu Herodis.

o meo reparo: neste Nunc, neste Agora. E ainda agora adverte, e sabe Pedro, que he hum Anjo do Ceo, quem o livra do poder de Herodes?

e nao o pudera ter jà sabido, quando o despertarao do sono; quando lhe romperao as cadevas, e lhe foltàrao as maos; quando o tirarao a salvo de entre Soldados, que o cercavao; quando passàrao a primeyra, e segunda portacom guardas a ambas? atequi nao tinha Pedro indicios, e. finaes bastantes para se certificar, e conhecer, que era algum Anjo de Deos, quemo livrava, e conduzia? Nao: porque ainda nao tinha sahido portodas as portas, por onde havia entrado no Carcere: ainda lhe restava hua: Vencrunt ad portam ferream: mas tanto que esta se passou, entaŏ fi : Agora acabo de conhe≺ cer (diz Pedro) com toda a certeza, e verdade, que quem me guia, he algum Anjo do Ceo, mandado por Deos: Nunc sciovere, quia misit Dominus Angelum suum, O eripuit me de manu Herodis.

650. Quem he, mysticamente sallando, Pedro no Carcere? quaes as suas cadeyas? quaes as portas da suaprizao? quem Herodes, debaxo de cuja mao, e poder està prezo? e quem o Anjo bom, e do Ceo, que o tira a salvo

de

de todos estes perigos? Pedro no Carcere carregado de cadevas he Figura de hu Peccador prezo, e attado com as cadevas de seos peccados: as portas deste Carcere são os perigos, e as occasioes, por. onde se metteo,e entrou a cometellos: o Herodes he o Demonio, Anjo mao, que o tem assi prezo da sua mao, e debaxo do seo poder: o Anjo sinalmente bom, e do Ceo, que livra este Peccador do Carcere, e das prizoés de suas culpas, e o tira da mao, e do poder do Demonio, he hum Confessor. Mas, em quanto este nao vai conduzindo ao Peccador por todas as portas, por onde entrou : no Carcere : em quanto o nao poem fora de todas ellas; ainda que por outra parte o desperte comalgua exhortação, ainda que pretenda soltar-lhe esta, ou aquella cadeya, ainda que o faça sahir por hua, ou outra porta; ainda com tudo isto se nao pode ter por Anjo do Ceo, e por Anjo de Deos: ainda o Peccador pode ficar no Carcere, e debaxo do mesmo poder do Demonio. He necessario, que se abrao todas as portas, sem ficar algua fe-

chada; porque he necessario sahir por todas. So entao sahe o Peccador verdadeyramente do Carcere: sò entao livra do poder do Demonio: e sò entao he com verdade. Anjo de Deos, e Anjo vindo do Ceo o Confessor, que assi o livra, e desencarcera: Nunc scio verè, quia misit Dominus Angelum suum, & eripuit me de manu Herodis.

## S. XII.

651. Poes, homem endemoninhado, e prezo, se isto te nao fazem, nem fabem fazer os Confessores, ou de pouca intelligencia, ou de muyta facilidade, que vas buscarnestes Confessores? Oh! desenganna-te, e desengannate por hua vez, que he de preceyto Divino a Confissao integra dos peccados: he vontade de Deos expressa, que se suggeytem às Chaves da Igreja as culpas todas, sem que bafte, nem o temor, nem o pejo,nem o esquecimentos quando he culpavel: e he cousadura quereres evadir este preceyto; he duro quereres ir contra aquella vontade, a que Ex Eccl. ninguem pode resistir: Du- in Exor.

rum

rum est tibi velle resistere : (diz o Exorcismo da mesma Igreja) durum est tibi contra stimulum calcitrare. Tratta de teconfessar integramente: procura sahir por todas aquellas. portas, por onde entraste ao. peccado: e adverte, que, quanto mais tardas em fahir, tanto mais. se aggrava a tua... culpa, e tanto mais crece o Bidem. teo castigo: Quanto tardius exis (continua a Igreja) Quantò tardius exis, tantò mugistibi supplicium crescit.

652. E, se queres sahir-te, como convem, busca quem te coduza, e guie com acerto: nao. fujas, nem desprezes os homens doutos, e timoratos; porque os não desprezas a elles, senao a Deos, a quem. representao no Tribunal da... Confissa, como a Juiz, que Ibidem. he de vivos, e mortos: Non homines contemnis, sed illum, qui venturus est judicare vivos, & mortues. Não busques so aquelles Confessores, aos. quaes podes engannar facilmente; porque, se engannares aos homens, não podes engannar a Deos, a quem são presentes todos os teos designios, e pensamentos, e aquem nada se esconde; por-

que tudo lhe està patente: Si Ibidem. bominem fefelleris, Deum non poteris irridère, cujus oculis nibil occultum est. Busca si aquelles, que com a sua ciencia, e com o zelo verdadeyro da tua salvação, e do bem da tua alma, fupprirem a falta do teo exame, para que assi possas por a seos pes os peccados todos, de que tiveres gravada a tua conciencia. E, se assi o fizeres, sò entao fahiràs do Carcere das tuas culpas, lançaràs de teo coração ao Demonio, escaparàs do Inferno, e seguraràs o Reyno de Deos: Si in digito Dei ejicio dæmonia, profectò pervenit in vos regnum Dei ..

#### S. XIII.

653. Restava o tercevro endemoninhado, o Claudens cor: mas parece jà muyto Demonio: principalmente quando nao sey, se estao ja sòra os dous primeyros. Não sey, se me acontece hoje, o que jà disse, succedera aos Dicipulos do Senhor no exorcismo, que fizerao àquelle moço possesso do Demonio, e por vexação fua lunatico, e mudo; que são os dous males juntos,

que

que nos dous endemoninhados, de que temos trattado, se achao divididos; porque na Lua se figurao (conforme diz Ruperto) os bens temporaes, donde nace toda a cobiça dos Avarentos, que por este principio tem muyto de alluados; e na mudez a daquelles, que se nao confessao com a inteyreza, que deve ser. Levarao poes aos Dicipulos de Christo a este miseravel moço: applicarao-lhe elles os exorcismos : fizerao-lhetodas as diligencias, que puderao: mas tudo sem frutto: Math. 17. Et non potuerunt curare eum.

> o pae do tal endemoninhado. 654. Vendo o afflitto pae, que depoes dos exorcismos, que haviao feyto os Apostolos a seo filho, ficara este na mesma miferia, fuggeyto, como dantes, ao Demonio, e com as mesmas vexações, que padecia, de lunatico, e de mudo; leva-o a Christo Senhor.Nosso: prostra-se com elle a seos pès : pede-lhe misericordia, e que se compadeça da sua miseria: Accessit ad cum...genibus provolutus ante eum, dicens;

Assi receyo, me tenha tam-

bem succedido. Poes que re-

medio? O mesmo, de que usou

Domine, miserere filio meo. E succedeo-lhe tao bem, que fahio o Demonio, e ficou livre ofilho: Exiit ab eo demo- v. 17. nium, & curatus est puer exilla hora..

655. Seja poes este o remedio, de que usemos nos tambem : poderà ser tenhamos a mesma ventura, e a mesma felicidade. Venhao estes endemoninhados: venha o Avarento, o Claudens bursam: venha o Mudo, o Claudens os; venhao recorrer a Christo: venhao prostrar-se de giolhos a seos pès: Genibus provolutus ante eum: que eu lhes prometto da parte do mesmo Senhor, que fiquem livres do Demonio, e do peccado. Jà esta mesma promessa sez tambem o Profeta Habacuc. Em fua presença (diz o Proseta) irà vencida a Morte, e a seos pès fahirà o Demonio: Ante faciem ejus ibit mors: O egredietur diabolus ante pedes equs. Mas quando, ou em que tempo, santo Profeta? Quando a-Fortaleza do mesmo Senhor mais se esconder: Ibi abscondita est fortitudo ejus. Falla o Proteta allegoricamente do tempo da Paxao de Christo; porque nella se escondeo mais

a For-

15.

a Fortaleza toda de Deos: In infirmitate (diz Alapide) Humanitatis, & Passionis Christiabs scondita suit ejus Divinitas, & Fortitudo immensa. Mas o Passo, onde na mesma Paxao se escondeo com mais especialidade a Divina Fortaleza, soy quando, atado Christo a húa Colunna, o açoytàrao deshumanamente.

bic .

656. He a Colunna o Geroglyfico, e o Symbolo mais comum, e mais proprio da Fortaleza: e que outra cousa denotava a Humanidade Sacratissima do Senhor atada a hua Colunna, senao a mesma Humanidade unida à Fortaleza de Deos? Tao escondida porèm essa mesma Fortaleza, que sò a fè a podia divisar, e conhecer. Que mais escondida podia estar a Fortaleza de Deos, que soffrendo mais de cinco mil açoytes tao crueis, tao repetidos, e tao fundos, que, nao achando ja as varas, os loros, e as cadeyas carne, em que empregar seos golpes, os davao nos oslos, que jà appareciao? Que mais escondida podia estar a Divina Fortaleza, que, quando desangrada jà toda a Humanidade de Christo, e aber-To.III.

ta, e rasgada toda em feridas, defatando-a da Colunna, cahio desfalecida ao pè della, submergindo-se ao mesmo tempo em hu mar de sangue, que havia derramado? Que mais escondida podia estar aquella Fortaleza immensa. que, quando para buscar os seos vestidos, lhe foy necessario ir arrastando pelos pès dos homens, que com elles lhos hiao desviando, paramayor escarnio, e oppobrio do Senhor? Aqui, aqui sem dùvida he, que mais propriamente, e com mayor especialidade se escondeo a Fortaleza de Deos: Ibi abscondita est fortitudo ejus. Poes aqui, aqui tambem sem duvida hà-de em presença sua sahir vencida Morte do peccado, e a seos pès hà de ser o Diabo expulso, e lançado fora: Ante faoiem ejus ibit mors : & egredietur diabolus ante pedes ejus : Venhao poes à presença deste Senhor esses peccadores, e esfes endemoninhados : alli o temos atado à Colunna, e acoytado: proftremo-nos a seos pès.

657. Deos, e Senhor Omnipotente, Creador, e Defenfor do Genero Humano, que D d d forformaftes ao homem à vossa-Imagem, e femelhança; ponde os olhos neftas Creaturas vostas, as quaes o seo inimigo antigo acomette com engannos, perturba com temores; e aquelle lume da razao, que nellas acendeftes, o escurece, e apaga. Rebatev, Senhor, e reprimi as fuas forcas: desfazev fuas affucias: fuja efte Tentador impio, e defvaneção-fe todas as fuas tentações. Fazey, Senhor, por vosso Santo Nome, que saya das almas atemorizado, vencido, o que ategora tantas vezes as atterrou vittoriolo, para que de hoje em diante possão com hu coração firme, e hua vontade fincèra fervirvos, e amar-vos a vos, que viveis, e reynais por todos os feculos dos feculos . Bemconheceis, Senhor, fer efta Oração, e esta súpplica da vossa Igreja : e o que pudera perder por minha, espera tenha de efficaz por fua. Attendey, Jesu meo, que o lancar fòra deftas almas aos Demonios, não he sò interesse feo, tambem he gloria, e honra vossa. Não fostes vos, o que, formando de húas cordas huns flagellos, lançaftes do vosfo Templo aos que o profinavado? Poesestas almas tambem são templo vosfo: a-hi tendes os slagellos jà fey-tendes con elles lançai fora do vosfio templo a eftes profanadores facrilegos. E, se para o bom despacho, do que pedimos, he necessario que damos fla parte nos disponhamos, no so que remos fazer.

658. Almas , para fahirem de vos os Demonios, he necessario, que savao tambem os peccados. Và poes fora a Avareza: vao fora os facrilegios de tantas Confissos mal feytas : và fòra todo genero de peccados por meyo de húa Confissa inteyra de todos elles: e, em quanto esta não chega, vao logo fòra por meyo de hua verdadeyra contrição. Peza-me, Senhor, de vos haver offendido, por ferdes, quem fois; porque vos amo fobre todas as coulas por vofsa infinita Bondade . Eu fuy, Senhor, o que mais deshumano, emais cruel, que os mefmos Algozes de Pilatos, tantas vezes vos açoytey, quantas forao, as que vos offendi. Oh quanto me peza, por ferdes a mesma Innocencia! Mas proponho com vossa Graça de

nun-

nunca mais vos offender: nunca mais, amortoñ Deos. E dos peccados cómetridos vos peco perdaő, e mifericordia. Bem fey, que faő muytos os açoytes, que por mi padeceftes, e as gottas de fangue-, que por elles percados derramaftes. Para que foraő, Jefu meo, cinco mil, e tantos açoytes? para que foraó duzentas, e trinta mil, e cinco gottas de fangue, que elles tiràraó? Poes Senhor, por efis fes açoytes, e por efie fangue, havey de nòs mifericordia.





# SERMAÖ

Prègado em Missão no Veneravel Convento das Religiosas de Santa Birgida, em Marvilla. Anno 1703.

Sendo o fim todo de se darem à Estampa estes Sermoens, o de servirem aos proximos com a sua doutrina ; pareceo juntar este ultimo aos mais, paraque, succedendo virem à mão de algumas Religiosas, nelle achem estas a doutrina particular, e propria do seo Estado, e Prossissão

Veni de Libano, Sponsa mea, veni de Libano; veni, coronaberis. Cant. 4.

S. I.

659.



gre nova, hum feliz annuncio trago hoje a toda esta fanta Cőmunidade.

Uma ale-

A nova he a mais alegre, que

pode fer ; eo annuncio o mais feliz , que fe pode confiderar . E qual vem a fer ? Que todas as Religiofas defle veneravel Convento , e todas as quenelle fe achaŭ Efpofas de Jefu Chrifto, fe haŭ de falvar . Pode fer mais alegre anova. ? pode haver annuncio mais fe-

liz?

liz? Nao por certo. Quando aquelle Paraninfo., Missionario do Ceo (que isso quer dizer Anjo: Angelus, idest Mis-(us) trouxe ao. Mundo a nova do Nacimento de Christo, disse, que lhe annunciava huma nova de grande gosto, e Luc. 2. alegtia: Evangelizo vobis gaudium magnum, quod erit omni populo. E em que estava a alegria, e o gosto desta nova.? Em lhe haver nacido o Salva-V.11. dor: Quia natus est vobis hodie Salvator. Se he alegre, e de grande gosto a nova do Salvador, não o deve ser menos a da salvação. Antes em certo modo muyto mais alegre, e de muyto mayor gosto; porque, para quem não ha de confeguir a salvação, de pouco aproveyta a vinda do Salvador.

660. Mas jà ouço dizeremme todas, as que me esta ouvindo: Padre, na o duvidamos nada da alegria, e gosto, que com sigo traz huma tal nova, como essa: da sua certeza he que duvidamos, e duvidamos muyto; porque, ainda que nos intitulemos todas Religiosas do Salvador, entre o sermos todas do Salvador, e o ser de todas a salvação, vai

hua grande differença. Se, conforme as revelaçõens, que tem havido, e de que estaó cheyos os livros, nao ha Convento; por mais reformado que seja, de que nao estejaó no Inferno, e de que se nao tenhao perdido muytas Esposas de Christo, e muytas Religiosas, quem nos pode segurar, que nao havera neste nosso Convento alguma destas desgraçadas, e infelizes almas?

661. A Veneravel Madre Isabel de Jesu, Agostinha Descalça, segundo ella mesma. refere no Livro, que compoz da lua Vida por mandado de Deos, vio em hum extale, que teve, a tres Freyras da fua mesma Ordem, que, estando todas tres deytadas, eamortalhadas com seos proprios Habitos, e correyas, todas tres se fundirao, saindo do mesmo lugar muyto sumo; e dandose-lhe neste sinal a entender, que todas ellas se perderao, e condennarao. A Veneravel Virgem Anna de Santo Agostinho, Religiosa Carmelita Descalça, naquella horrenda Visao, que teve do Inferno, diz que vira nelle almas de todas as Religioens. E,

por-

a estas revelaçõens, do mesmo Evangelho (em que a nao pòde haver) nos consta, que de dèz Virgens consagradas todas a Deos, e que todas bufcavao ao Esposo, cinco forao sò as Prudentes, que se salvàrao; e outras cinco as Loucas, que se perdèrao : cinco, as que entrarao com o Esposo as Vo-Matth. das do Paraiso: Et ... intraverunt cum eo ad nuptias; e cinco, as que o mesmo Esposo desconheceo, e a quem fechou V.10.13. a porta do Ceo: Nescio vos: Clausa est janua. Com estes Exemplos poes, e com estas experiencias, como havemos nos de crer, e como havemos de assentar com segurança, que do nosso Convento se hao de salvar todas as Religiosas, que nelle se achao Esposas de Jesu

porque se não ponha duvida.

que a reposta concorde com o argumento) seja tambem com Exemplo, e com Escrittura. Torno a dizer, sem embargo da dúvida, e argumento proposto, que todas as Religiosas, e Esposas de Christo neste Convento se hao de salvar: e explico o que digo com este Caso. Ao Beato Frey Gil,

Christo?

companheyro do Serafico Padre S. Francisco, disse outro Religioso semelhante proposição à que eu tenho proferido. Tenho (disse elle) huma nova, que te dar: e continuou: Efta noyte fuy levado em espirito ao Inferno, e nao vi nelle Frade algum da nossa Ordem. Aqui bràdou o Santo tres vezes, dizendo: Bem te creyo: bem te creyo: bem te creyo: e com estas palavras ficou suspenso, e arrebatado. Tornando depoes em si, lhe perguntou o ditto Religioso: De que modo se entende, que nenhum Frade Menor està no Inferno? Respondeo o Santo: He porque, os que là estao, nao erao verdadeyrament Frades Menores; porque as fuas obras contradiziao o feo Habito, e Profissa. Applico o Caso, ou a reposta do Santo, e digo, que todas as Esposas de Christo, e Religiosas deste Convento de Santa Birgida se hao de salvar; porque, se alguma se perder, (o que Deos nao permitta) essa nao he verdadeyra Religiosa de Santa Birgida, nem verdadevra Esposa de Jesu Christo neste Convento.

663. Vamos à Escrittura, e às

e às mesmas palavras, que tomey porThema.Nellas convida a todas as suas Esposas o Divino Esposo, e a todas chama a receber a Coroa: Veni de Libano, Sponsu mea, veni de Libano; veni, coronaberis. Poes, Senhor, todas as vossas Espofas chamais, para serem coroadas? e não ha entre todas huma sò, que seja indigna... dessa coroa ? Nao dissestes vos, que erao muytos os chamados, e poucos os escolhi-Matth. dos: Multi funt vocati; pau-22.14. ci verd eletti? poes de todas as almas, que chamastes para Esposas, não ha huma sò (sendo tantas) que nao seja esco-Ihida? não ha huma, que defmereça a Coroa, para que as chamais? Nao, diz Christo; porque essa, que desmerece a Coroa; essa, que, sendo chamada, nao fez por ser escolhida, não he minha Esposa verdadeyra : e eu sò chamo para a Coroa, as que são verdadeyras Esposas : Veni, Spon. sa mea. Parece, que me tenho declarado, e verificado a minha propofição.

> mesmo sentido desejarão todas saber, e cada huma de si, se he verdadeyra Religiosa de

Santa Birgida, e Esposa verdadeyra de Christo Senhor Nosso, para que assi se possaprometter segura a salvação, e esperar confiadamente a Coroa de seo Divino Esposo; tres são os principios, por onde se ha de conseguir este conhecimento, e segurança: e saoos tres caminhos, por onde manda o Soberano Esposo, venhao suas Esposas a receber a Coroa. Tres vezes diz Christo a cada hua de suas Esposas, que venha a ser coroada: Veni, Sponsa mea, veni; veni, coronaberis. E donde, ou por onde ha de vir ? Hugo Cardeal: Veni per mundi contemptum: veni per ardorem dilec-bic. tionis: veni per observantiam regularis disciplina. Tres vezes (diz este grande Expositor) chama Christo a suas Esposas, e lhes diz, que venhao a receber a Coroa; porque tres são os caminhos, por onde hao de vir. O primeyro he pelo desprezo do Mundo. O fegundo pelo fervor da Caridade, e do Amor de Deos. O terceyro pela inteyra observancia das suas Regras.

665. Por estes tres caminhos he, que as verdadeyras Religiosas, e Esposas de

Chris-

rsugo

Christo vao direytas, e seguras para a Coroa: e por estes tres ha-de cada huma examinar, se he, ou nao, verdadeyra Esposa de Christo, verdadeyra Religiosa, para dahi vir a interir, e conhecer, se ha-de, ou nao, salvarse. Alhanemos poes cada hū deftes caminhos, para que fique mais facil a todas o feo exame. E assista-nos Deos a todos com sua Luz, e Graça, mediante a intercessão da Senhora, que he a Fonte, e a Mãe de toda ella. Ave MA-RIA.

Veni, Sponsa mea: Veni per Mundi contemptum.

## S. 11.

666. O primeyro caminho, por onde as verdadeyras Religiosas, e verdadeyras Esposas de Christo vao para o Ceo receber a Coroa de feo Divino Esposo, he o desprezo do Mundo. Todas as Religiolas, e Esposas deste Soberano Senhor, pela sua Profissa deyxàrao o Mundo na realidade: mas nao he isso o que basta, fe se nao deyxa no affetto, e pelo desprezo. Deyxaro Mun-

do na realidade, atehi (diz S. Jeronymo) fizerao muytos Filosofos: isso tez Crates, ifso fez Socrates, isso fez Diogenes, e outros muytos, ainda sem a luz da Fè, e sem as forças da Caridade: Hoc Cra-Hier. 1.3 tes fecit Philosophus, & multi in Matt. alii divitias contempserunt: deyxallo porèm no affetto com verdadeyro desprezo de todas as fuas vaidades, e de tudo, o que elle estima; isto he sò dos que verdadeyramente professa seguir a Christo, allumiados com a luz da Fè, e inflamados com o togo de fee Divino amor: Proprie A- Ibidem. postolorum est, atque credentium.

667. Por isso o Apostolo S. Paulo (Religioso verdadeyro : como tambem os mais Apostolos; porque, no sentir de muytos, todos elles se confagrarao a Deos com os tres Votos solennes da Religiao ) nao sò dizia, que o Mundo estava crucificado para elle; fenaő tambem, que elle estava crucificado para o Mundo: Mibi mundas cruci- Ad Gal. fixus est, & ego mundo. Es- 6. 14. tar o Mundo crucificado para Paulo, era ter Paulo deyxado o Mundo na realidade;

e, o estar elle crucificado para o Mundo, era tello deyxado no affetto. Estando o Mundo crucificado para Paulo, nao podia o mesmo Mundo vir para Paulo; e, estando Paulo crucificado para o Mundo, nao podia o mesmo Paulo ir para elle: nao que deyxasse de o correr todo, pregando o Evangelho, como na reali-Pfalm. dade o correo, In omnem terram exivit sonus eorum; senao que, correndo o Mundo todo com os passos do corpo, nao dava para elle hum sò passo com o coração. Taes devem de ser as verdadeyras Religiosas, e Esposas de Christo. O estarem entre as paredes de hua Claufura, onde nao pòde entrar o Mundo, he estar o Mundo crucificado pas ra ellas: Mihi mundus crucifixus est: porèm nao basta isto; porque he necessario, que com o affetto, e com o coração, que sabe, e pode penetrar paredes, não vão parao mesmo Mundo: e isto he o estarem crucificadas para elle: Et ego mundo.

13. 5.

668. Alem do que, para se deyxar o Mundo, como verdadeyramente o devemdeyxar aquelles, que profes-To.III.

sao seguir a Christo, nao basta deyxar, o que se deyxa; porque não basta deyxar sò,o que se possue: he necessario devxar, o que se possue, e o que se pode possuir; porque he necessario deyxar tudo. Omnis, qui reliquerit domum, vel fra- 19. 29. tres, aut sorores, aut patrem, aut matrem, aut uxorem, aut filios, aut agros propter nomen meum, centuplum accipiet, & vitam eternam po/sidebit : diz Christo por S. Mattheos: Todo aquelle, que deyxar casa; irmaos, eirmaas; pae, emae; mulher, e filhos; campos, e fazenda por meo amor, esse receberà cento por hum, e depoes a vida eterna. Poes todos tem casa, que deyxar? todos tem irmaos, e irmaas? todos campos, e fazendas? Por S. Lucas diz o mesmo Christo, que aquelle, que nao renunciar tudo, o que possue, não ferà seo dicipulo: Sic ergo omnis ex vobis, qui non\_ 33. renuntiat omnibus, que possidet, non potest meus esse discipalus. Isto si: deyxar cada hum, o que possue para seguir a Christo, Omnibus, que possidet, està bem: mas todos deyxarem campos, deyxarem fazendas, deyxarem parentes, Eee quan-

quando podem nem rodos reparentes , fazendas, e campos que deyxar? Si; porque, para feguir a Chrifto, ou cono verdadeyra Elpoda, nao bafta deyxar, o que fe pofsue , le neceffario deyxar tambem o que fe nao possue; porque he neceffario deyxar tudo.

669. E como fe pòde deyxar, o que fe naō poísue ? ou como pòde deyxar tudo, quem naō poísue tudo ? Aqui eflà o noffo ponto : Deyxando-o no affetto : iffo he deyxar tudo, fem poffuir tudo . Vede-o em S. Pedro . Chega o Apoftolo em companhia dos mais Dicipulos a Christo Seuhor Noffo, Mattà, em nome de todos diz afficêze 19-17. Mos reliquimus omita, & fecuti finan te: Senhor, cys aqui, por

finant re Senhor, eys aqui,por vos feguirmos, deyxàmos tudo Deyxàmos tudo Grande confançal dix S.Jeronymo: Grande finançal dix S.Jeronymo: Grande finançal dix S.Jeronymo: Grande financal dix

redes: mas não paffou de húas

redes, e de hum barco isso

mesmo, que devxou: como fe atreve logo a dizer tao confiadamente, que devxou tudo: Reliquimus omnia ? Porque. ie nao devxon tudo na realidade, devxou-o no affetto : e. fe na realidade sò fe devxa, o que se possue, no affetto pòde tambem devxar-fe, o que se nao possue : Ecce nos reliquimus omnia . E efte he o modo. ( diz o mesmo S. Jeronymo ) com que Christo Senhor Noffo quer, que todos devxem fazendas, campos, parentes, etudo do Mundo, para o premio de receberem cento por hum nesta vida, e depoes a eterna : Qui ergo ... omnes affec- Hier. tus contempferint , atque divitias, & faculi voluptates, ifti centuplum recipient , & vitam eternam poffdebunt .

670. Se poes, (deduzamos agora a nossa Christo pela prae figuira Christo pela Pro-fissa religiosa, qual he a das Esposas do mesmo Christo, he necessario de vara rudo do Mundo, ainda o que se nas oposite: se para se deyxar, o que se nas oposite do Mundo, he necessario de vara rudo no affecto, e pelo desprezo, bem dizia cu, que nas bastava para as verdadeyras Religiosas,

eEf-

e Esposas deste Soberano Senhor, que pela sua Profissao tenhao deyxado o Mundo na realidade, se nelle puzerem o coração, ou se de coração o nao desprezarem. Mas, oh quantas ha, que, nao digo eu no affetto, mas nem ainda. na realidade, parece o tem deyxado! Que outra cousasão as Cellas tão ornadas de cortinados, de contadores, de estrados, de almofadas, de pinturas, de entalhos, e de outras vaidades do Mundo, senao o mesmo Mundo mettido na realidade dentro das mesmas Cellas das Claufuras ? Que outra cousa são os vestidos, roupas, e ornatos com aquella mesma profanidade, que se estranha ainda nos Seculares, senão andarem, as que professao serem Religiosas, com o mesmo Mundo em si, e com todo elle às costas? Poes he isto estar o Mundo crucificado para ellas, e ellas para o Mundo? He ifto deyxartudo do Mundo por seguir a Christo? He finalmenteisto serem Religiosas, e Esposas do mesmo Christo? Nao por certo: e vede-o no seguinte Caso, que se refere nas Chronicas de S. Francisco.

671. Havia no Reyno de Inglaterra, quando ainda nelle florecia a Fè, e a Religiaõ Catholica, hum Religioso de altissima contemplação. Estando em húa occasiao com os mais Religiosos no Coro, ficou suspenso, e elevado emhum profundo extase, que lhe durou por largo tempo. No fim delle tornando em si, lhe mandou o Prelado em virtude de fanta obediencia dissesse a toda a Comunidade, que presente se achava, o que havia passado naquelle extase, para edificação de todos. Obedeceo elle, e disse: Neste ponto fuy levado ao Tribunal Divino, em cujo tremendo Juizo apparecerao quatro Frades Menores, que acabarao hoje a carreyra desta vida mortal. Hum delles vinha carregado de livros: outro com hum Habito muyto aceado, e comhuma tunica de panno fino: outro acompanhado de huagrande familia: outro final+ mente muyto desprezado, muyto humilde, e com hum habito muyto pobre. O Supremo luiz, para examinar a fua Causa, mandou a nosso Padre S. Francisco, que reconhecesse se erao, ou nao, Filhos seos.

Eee 2 Che-

Chegou-fe o Santo Patriarca ao primeyro, que vinha com o apparato de livros,e perguntando-lhe, quemera, respondeo, que era hum Frade Menor . E esses livros ? reperguntou-lhe S. Francisco. Sao, respondeo elle, os livros, que adquiri para os meos estudos. E depoes de adquiridos, e folhiados, aproveytafte-te tu da fua boa doutrina? Aqui emudeceo o Religioso, fazendo ao feo filencio interprete da fua culpa . Poes livros (difse entao o Santo) livros adquiridos para vaa oftentação, e curiofidade inutil, com prejuizo da fanta pobreza religiofa, fervirão sò para nelles aprenderes o erro de tua eterna condennação, esaberes, que em mi nao tens pae, mas antes hum rigoroso fiscal, que te accuse -

671. Chegando-fe ao fegundo, hie pergantou de que Religia era profefio? e, refpondendo, que dos Menores: Mentes ; replicou o Santo) porque nao pòde fer Frademeo, quem fe defpreza da vileza do meo Habito, e prefiume fazer gala viñofa de huma hortorofa mortalha. Veyo o zreceyro, dizendo fer Religioso da Ordem de S. Francisco. E a que fim tanto acompanhamento? Ihe pergunton o Santo. Sao pessoas, a cujo favor andey litigando, para lhes poder fegurar fuas fazendas . E nao tinhas lido na minha Regra, que os meos Frades não litigaffem ? e como por pleytos alheyos faltafte às obrigações proprias? Anda; que Frade litigiofo, mettido em negocios feculares, e entregue aos rebuliços da Corte, fugindo da quietação do Coro, nao he Frade meo. Vevo ultimamente o quarto comgrande encolhimento; e, nao fe atrevendo a chegar, o animou S. Francisco, dizendo: Alenta-te, que me parece te conheco . Quem es ? Eu, Padre meo, fou hum grande peccador, dignissimo de eternas penas, a nao me valer a infinita misericordia daquelle Senhor, que me remio com feo proprio Sangue . E es Frade Menor? The replicon o Santo . Si fou, respondeo, ainda que imperfeytissimo: porem fempre com a Graca de Deos procurey confervar-me em aufteridade, e pobreza fanta, Entao o Santo, lancando-lhe amorofamente os braços, lhe disse: Tu si, meo es, e Servo siel do Altissimo: vem commigo a gozar o premio da tua pontual observancia. Aqui acabou a Visao, e

a enarração della.

673. De sorte, que de quatro Religiosos de S. Francisco, sò hum achou o Santo, que verdadevramente o fosse, conhecendo-o-principalmente pela sua pobreza; e desconhecendo aos mais pela falta della: aos dous por lhe faltar na realidade; e ao terceyro pela nao ter no affetto. E oh quantos Religiosos, e Religiosas o deyxão de ser por esta caufa! A quantas, que dizem serem Filhas, e Religiosas de S. Francisco, pode dizer o Santo, o que disse àquelles tres Religiosos! A quantas de suas Filhas poderà dizero mesmo Santo Agostinho, S. Domingos, e outros Santos Patriarcas!

## S. III.

674. Huma das cousas, que parece se entende menos hoje nas Religioss; ou de que parece se fazem desentendidos muytos, dos que prosessão o Estado religioso, he o Voto

da Pobreza. Que import o Voto sem a sua observancia? Assi como o Voto da Pobreza he hum dos Constitutivos da Religiao; assi a observancia delle he hum dos Constitutivos do Religioso: donde na mesma fòrma, que nao ha Religiao sem aquelle Voto; nao ha tambem, ser Religioso sem esta observancia. E como pode dizer-se, que se obferva a Pobreza, onde se vè tanta superfluidade ? Ser pobre he nao ter, nem possuir: e como se pode verificar, que nem possue, nem tem, quem gaita, e quem despende, como os que mais tem, e mais possuem? Ainda dos que tem, e podem ter, e possuir, diz o Apostolo, que se hao de haver, como se nao possuirao, nem tiverao: Reliquum est, ut 1. Cor.7. O qui habent, ... tamquam non 29.30. habentes sint : & qui emunt, tamquam non possidentes : mas em muytos Religiosos, e Religiofas ve-se esta doutrina, e este dittame muyto às avessas; porque, os que pelo seo Estado, e Profissao, nao tem, haő-se, como se tiveraő, podendo-se dizer delles: Et qui non habent, tamquam habentes sint: e, os que nao possuem, hao-

35.

V. 36.

hat-se, .como se verdadeyramente possuirao, e forao muytas as suas posses: Tamquam possidentes. E he isto ser verdadevramente pobre? he isto fer verdadeyramente Religiofo?

675. Eu bem sey, que diz o mesmo S. Paulo de si, e dos mais Apostolos, que, não tendo nada, possuhiao tudo: Nihil habentes, & omnia possidentes: mas huma cousa he, o que faz a Providencia Divina; outra, o que faz a humana. Quando S. Paulo diz, que possuhia tudo com os mais Apostolos, não tendo de seo nada todos elles, mostrava, qual era a Providencia, e o cuydado, que Deos tinha da fua mesma pobreza, nao lhes faltando nunca nella com o necessario. Assi o confessarao os mesmos Apostolos a Christo Senhor Nosso, quando, depoes de os ter mandado pregar a suaDoutrina sem genero algum de provimento, lhes perguntou, se lhes faltàra al-Luc. 23. guma cousa: Numquid aliquid defuit vobis? Ao que todos reiponderao, que nao: At illi dixerunt: Nibil. Com o que a posse, em que os A-

postolos estavao, era sò da-

Providencia de Deos, e nella he, que possuhiao tudo, em quanto ella com tudo lhes acudia: e este era o sentido do Omnia possidentes.

676. A providencia porèm, em que muytos Religiosos, e Religiosas, se fundao, não he a Divina; he a humana: nao he a que Deos tem delles; he a que elles tem de si. Donde nao posluem em Deos, o que possuem-no em si mesmos: possuem tudo aquillo; de que se provem, e que a fua muyta, e industriofa... providencia lhes mette em casa, ou nas suas Cellas: e assi vem a ser muyto diverso hum do outro, o Nibil habentes, O. omnia possidentes. Nos Apostolos era, que, não tendo nada pela sua muyta pobreza, possuhiao tudo na Providencia de Deos: em muytos Religiosos, e Religiosas he, que, nao tendo nada pela obrigação do seo Estado, possuem tudo pela sua providencia. contra essa obrigação: não tendo nada pelo Voto da Pobreza, tem tudo pela pouca, ou nenhuma observancia delle. Este he o seo Nibil babentes, & omnia possidentes.

677.

677. Mas embora, ou em hora mà; que là virà o dia... do seo Juizo, em que o Juiz Supremo, tendo por Assessores delle aos seos Santos Patriarcas, nem estes os conhecerao por Filhos, e Filhas, nem: o mesmo Juiz por Religiosos, e por Esposas, dizendo a todos, o que às Virgens loucas: Nesciovos. Espero eu porem, que nem Christo, nem Santa Birgida, possao dizer o mesmo. às Religiosas, que me estao ouvindo; porque bem sey a... exatta pobreza, que pontualmente observao, tanto nas fuas Cellas, como nas fuas pessoas, e em tudo mais, que pede o Estado religioso; que isso tem a Virtude, que, como bom cheyro de Christo, ainda que se esconda la dentro dos Claustros, sempre recende cà fòra. O que importa, he, que, quem assi deyxou o Mundo na realidade, o deyxe tambem no affetto; porque sò assi Santa Birgida as reconhecerà por Filhas: Christo por Esposas, e verdadeyras Religiosas; e como a taes as chamarà a seo tempo para a Coroa: Veni, Sponsa mea: per Mundi contemptum: veni coronaberis -

Veni per ardorem dilectionis.

#### §. IV...

678. O segundo caminho, por onde se vai ao Esposo receber delle a Coroa, he pelo fervor da Caridade, e Amor de Deos. Para as Esposas de Christo não basta amar a Deos, he necessario amallo com fervor. Muytas são, geralmente fallando, as condiçõens de hum verdadeyro amor; que sempre foy de si bem acondicionado: mas, fendo. muytas para outros as fuas codiçoens, muytas mais são, e devem ser com especialidade as do Amor, que hao de ter a Jesu Christo todas, as que professão serem Esposas suas. Hoje porèm, entre as mais, contento-me com esta sò.

o Amor pela obrigação: e, como as Esposas de Christo, por isso mesmo, que são Esposas, são as mais obrigadas a amar a seo Esposo, não deve ser o seo Amor como o das outras almas, a quem não coube a sorte desta felicidade: algua cousa he necessario, que tenha de mais este seo Amor. Para as outras almas bastarà, que

amem

amem a Deos, absolutamente fallando; para as que são Esposas pela profissa do seo Estado, nao basta qualquer amor; he necessario, que seja hum Amor muyto intenfo, e muyto fervoroso; hum Amor, como o daquella Esposa tao decantada, na qual era esta febre tao ardente, que chegava a enfermar della, e a padecer deliquios, e desmayos Cant. 2. de amor : Amore langueo. Hum ¿ 6.6.5. amor frio, hum amor tepido, nao he amor para huma Esposa de Christo. A' quelle Bispo de Laodicea mandou dizer Christo Senhor Nosso, que o havia lançar de si; porque era tépido: Quia tepidus es ... incipiam te evomere ex ore meo. Era este Bispo por Bispo esposado com a sua Igreja: onde ha obrigaçõens de esposo, sero amor tépido, e nao fervoroso; froxo, e nao intenso, mette asco a Christo: Incipiam te evomere. E, se Christo se desagrada tanto do amor, que nao he fervoroso, nos que são esposados com a fua Igreja; como se desa gradarà de nao ser fervoroso este Amor nas almas, que são Esposas suas? Tambem as lançarà de si: Incipiam te evomere.

680. He muyto para reparar, que nos Sacrificios da Ley antiga nao quizesse Deos, que entrassem as Aguias, entrando muytas das outras aves: Hat funt , que de avibus vi-Levit. 11. tanda sunt vobis, Aquilam. E 13. que tem a Aguia, para ser lançada do Sacrificio ? A Aguia, que a todas as mais aves leva a Coroa; porque de todas he a Rainha? A Aguia de vista tao aguda, e perspicaz, que, sem pestanejar, examina, e conta os rayos ao Sol? A Aguia, que entre todas as outras aves he, a que generosa. mais alto se remonta, e a que em seo voo mais se avizinha ao Ceo? Esta assi prendada. ha de ser a excluida? Esta a reprovada para o Sacrificio ? Que defeyto achou Deos nefta ave, para a nao admittir no seo Templo, nem em seos altares? Hum muyto grande, que notou Aldrovando; ehe ter os pès desiguaes, e o esquerdo sempre mais curto. Si: mas que tem esta desigualdade, ou este deseyto, para ser a Aguia regeytada por elle do Sacrificio? Tem muyto pelo que representa, e allegoriza. Ora vede. As aves, que no Templo se admittiao ao Sacrificio,

ficio, que a Deos se fazia, erao Symbolo, e Figura daquellas almas, que se lhe offerecem em sacrificio nos seos templos, morrendo para o Mundo, e dedicando-se de todo ao seo serviço. Nos pes, diz S. Agostinho, que se representao os affettos; porque estes sao os passos, que a alma, e o coração dà para aquelle objetto, que mais ama. Diz poes Deos: Não fe admittao ao meo Sacrificio as Aguias: sejao lançadas fora do Templo; porque nao quero no meo Templo, nem ao meo Sacrificio aquellas almas, que são muyto curtas nos seos affettos. Onde hum pè he mais curto, que outro, necessariamente se coxeya: e almas tao tibias, e tao froxas no meo Amor, que não dão passo, que nao feja coxeando; ora inclinando para mi, ora para o Mundo, e para outros objettos, que nao fou Eu; nao fervem para o meo sacrificio; nao as quero no meo Templo: Incipiam te evomere: Hac de avibus vitanda sunt.

681. Desengannem-se as almas, que professa se se le Christo; desengannem-se, que, se o nao amao To.III.

com fervoroso affetto; por mais que o presumao, nao sao verdadeyras Esposas suas . Se o seo Amor se termina a outros objettos, que nao sao elle; se inclinao, e propendem nos passos, que dà a sua alma, e o seo coração, para outraparte; tao fora estao do templo, e do facrificio, quanto estao fora de si mesmas. Fòra digo de si mesmas; porque, a estarem em si, nao sey, que razao possao ter semelhantes almas, para não amarem unicamente, e com todo fervor ao que dizem, e chamao Espolo seo. Se quanto he mayor a bondade do objetto, tanto he mais intenso o amor, com que se ama, e tanto menos lugar deyxa a outro qualquer amor; que objetto de mayor bondade, nem mais bem prendado, que este Divino Esposo ?

as calidades de hum bom Esposo, e todas achareis nelle
com infinito excesso. Quereis
fermosura? Elle he o mais fermoso de todos os homens: Speciosus forma præ filiis hominum.

Quereis riquezas? Elle he rico para todos: Dives in omnes. Ad Rom.
Quereis sabedoria, e discriFff ção?

ção? Nelle estao todos os thefouros da Ciencia, e Sabe-Ad Co- doria de Deos: Inquo funt omnes thesauri sapientie, & scientiæ absconditi . Quereis: poder? Elle tem todo, o que Matth. ha na Terra, e no Ceo: Data 28, 18, est mibi omnis patestas in calo, O in terra. Quereis correspondencia de amor? Elle vos. ama com hum amor, e cari-Jerem. dade perpetua : In charitate 31.3. perpetua dilexi te. Quereis emfim dadivas, quereis favores, quereis finezas? Dizey em qual destas cousas vos tem Mai 5.4. faltado: Quid est quod debui ultrà facere,...O non feci? Poes porque se nao ha de amar este Esposo tão bem prendado com todo o Amor? Porque se ha de amar com tibieza, com frialdade? Porque nao hao de ser muyto intensos, e muyto fervorosos para com elle todos os vossos affettos?

## §. V.

683. Juntemos agora a todas estas propriedades, eprendas do Esposo a conveniencia, e a necessidade, que tem as Esposas deste mesmo Amor. Duas obrigaçõens, ambas precisas, correm às Esposas de Christo, que dentro de huma Clausura se dedicàra rao a seo serviço; huma hede guardar-se a si; outra de guardarem as suas Regras: e para ambas estas obrigaçõens, ou para o desempenho dellas, he preciso, e necessario amarem com todo o servor a seo Esposo.

684. Primeyramente devem-se guardar a si com muyta cautela, e vigilancia; porque, tendo-a grande o inimigo das almas, para as perder a todas, muyto mais vigia para perder as Esposas de Christo. Como Leao à roda, cercando a quem trague, diz S. Pedro, que anda sempre o Demonio: Tamquam leo rugiens, circuit quærens quem. 1. Petr. devoret: mas onde estes circuitos, e estes cercos são mais fortes, e mais frequentes, he à roda das Cercas, e dos Clauftros, porque dentro delles sente contra si tambem mais forte a bataria. E para que nao fucceda apanhar o Demonio em descuydo alguma Esposa de Christo, he necessario a todas o guardarem-se comcautela: e nao pode fer meihor a guarda destas almas, que hum fervorosoAmor de Deos,

685.

685. No Paraiso, depoes de excluir delle a Adao, mandou Deos por de guarda hum Querubim com huma espada de Gen. 3. fogo: Et collocavit ante paradisum...Cherubim, o flammeum gladium. Espada de fogo para guardar o Paraiso! E nao bastava para sua guarda hum Querubim, ainda sem mais outra arma, que a sua pessoa? Si bastava, para o que era; mas não, para o que significava. Significava o Parailo cercado de muros, e cheyo de flores, e de fruttos, como era o Terreal, huma Alma mettida entre os muros de huma Clausura, onde brotao, e devem brotar as flores das Virtudes, e os fruttos de santas obras. Significava o fogo da espada o do Amor de Deos: e para guardar huma Alma religiosa, huma Esposa de Christo dedicada ao seo serviço nos Claustros de huma Religiao, a melhor arma he o Amor de Deos: mas não qualquer amor, senao hum Amor ardente, hum Amor, que seja fogo: Flammeum gladium . Onde nao ha esta espada de fogo, nao estao seguras as Almas, nem se podem guardar, como devem, do comum inimigo.

Mas tambem com esta espada na mao, ou no coração com este sogo, podem dar-se por bem guardadas:brame o Leao. o que bramar; ponha os cercos, que puzer; gyre,o que gyrar; de balde serao sempre as suas traças: em vão se lhe desarmarão as suas maquinas : todas se lhe frustrarão as diligencias. Tanto, como isto, importa, haver neftes paraifos destes Querubins assi armados: Collocavit ante paradifum .. Cherubim, & flammeum gladium.

686. A outra obrigação, que corre às Esposas de Christo, he a de guardarem as fuas Regras, como logo veremos: e tambem para esta guarda, e observancia he precisamente necessario o Amor de Deos. He proposição do mesmo Christo no seo Evangelho: Si quis diligit me, sermonem meum servabit ... Qui 14.23.6 non diligit me, sermones meos non fervat : Quem me ama, (diz o Senhor) guardarà, o que eu digo, tanto nos meos Preceytos, como nos meos Conselhos: e nem huma, nem outra cousa guardarà, quem me nao amar. De sorte que anda tao annexa ao Amor de Fff 2 Deos

Digitized by Google

Deos a observancia da sua Ley, e dos seos Conselhos; he condição tão necessaria para esta observancia aquelle Amor, que onde ha Amor, ha observancia: Si quis diligit me, sermonem meum servabit: e não ha observancia, onde se não acha Amor: Qui non diligit me, sermones meos non servat.

687. E he muyto de notar, que, quando o Senhor fallados que o amao, Si quis diligit me, diz que guardarà o seo Preceyto, eo seo Conselho: Sermonem meum servabit : e, quando falla dos que o não amao, Qui non diligit me, muda de frase, e diz que nao guardarà, nem os feos Confelhos, nem os seos Preceytos: Sermones meos non servat. Poes para huns são os Preceytos muytos, e muytos os Conselhos; e para outros humso? para os que nao amao, ha de ier mayor a carga, e o pezo ; e para os que amao, mais leve, e mais ligevro? A's avessas parece, que devia ser a cousa: para os que amao a Deos, bem podem ser mais as leys, e os Preceytos; porque o mesmo Amor lhes darà as forças, para poderem com essa mayor obrigação: para 8 1. i

aquelles porèm, a quem com a falta do Amor lhes faltao tambem as forças, parece se hat via de accomodar a obrigação à fua mesma fraqueza. Ora he certo, que os Conselhos de Christo Senhor Nosio, e muyto especialmente. os seos Preceytos, são igualmente para todos: mas he tao facil, e tao suave a observancia de huns, e outros, aos que tem Amor de Deos, que, os que são muytos Preceytos, e muytos Confelhos para os quenao tem esse Amor; para os que o tem, he como se todos elles forao hum sò. Para quem não ama a Deos, he tão difficultosa a observancia do que o Senhor lhe manda, que hum sò Breceyto lhe parecem muytos Preceytos: Sermones meos: para quem o ama, he tao facil, que os muytos lhe parecem hum: Sermonem meum .

balho, (diz Santo Agostinho) nem sabe, que cousa seja pezo: atè do nome de difficuldade se envergonha, onde se tratta de guardar a Ley de Deos, e de seguir os seos Conselhos: todas essas difficuldades, todo esse pezo, todo esse trabalho

balho so o encontra, e acha, quem nao tem esse Amor: Qui Aug. amat, (diz o Santo) non laborat: omnis labor non amantibus gravis est: solus Amor est, qui nomen difficultatis erubefcit. Por isso entendo eu, quiz Deos, que o primeyro de seos preceytos tosse o do seo Amor: Matth. Diliges Dominum Deum tuum .. Hoc est maximum, & primum mandatum; quando parece nao devia ser assi. E a razao he; porque por isso meimo, que este preceyto era o maximo, e de tanta, e tao altaperfeyção, que a sua ultima nao he desta vida, senao da outra, parece devia fer depoes de outros preceytos, cuja observancia fosse mais facil, e menos ardua de conseguir a fua ultima perfeyçaő. Alem do que, fendo o mesmo Amor de Deos o fim, como diz S. Paulo, de todos os mais

do que o fim.

689. Mas, sem embargo de todas estas razoes, quiz o Senhor sosse estas razoes, quiz o Senhor sosse estas razoes. Porque esta sua observancia pendia aude todos os mais Preceytos:

são na execução os meyos,

...Ad preceytos, Finis autem pra-

Tim. 1. cepti est charitas, primeyro

huma vez satisfeyto o Preceyto de amar a Deos, todos os mais Preceytos fe satisfarão: elle alhanarà, e facilitarà o caminho para o comprimento dos mais. O mesmo Senhor o diffe affi: In his duobus man- Matth. datis universa lex pandet: Def- V.40. te preceyto da Caridade, e Amor para com Deos, e do que a elle he semelhante, porque tambem de earidade, e de amor para com o proximo, pende toda a minha Ley, etodos os meos Preceytos. E daqui inferio S. Paulo por conclusão, que a Caridade, e o Amor erao o inteyro comprimento, e a perfeyta satisfação da Ley toda: Plenitudo er-Ad Romo go legis est dilectio.

690. Sendo poes tao necessario o Amor de Deos para
a observancia de seos Preceytos, e dos seos Conselhos, em
que ordinariamente se funda
as Constituiçõens, e as Regras
da Diciplina Religiosa: e
sendo este juntamente o meyo,
que mais facilita, e suavisa a
sua observancia; por conveniencia propria, como dizia,
devem, as que na Religia o prosessa de Jesu
Christo, amar com fervor a
este seo Divino Esposo; por-

que

que assi se shes facilitarà, e sarà suave o guardar aquellas mesmas Regras, e Constituiçoens, a que pela sua Prosissao se obrigàrao; segurando ao mesmo tempo aquella Coroa, para a qual sò convida o Divino Esposo às que comfervor o amàrao: Veni, Sponsa mea: Per ardorem dilectionis.

# Veni per observantiam. Regularis Disciplina.

### S. VI.

obrigação, que acabamos de dizer, que he a observancia da Diciplina Regular; isto he, como tambem dissemos, a guarda, e inteyro comprimento daquellas Regras, a que pela sua Profissão se obrigarão todas, as que se consagrarão a Christo por Esposas suas: e he o terceyro, e ultimo caminho, por onde se consegue a Coroa, a que o Senhor as chama, e convida.

692. Não basta o Amor de Deos, por servoroso que seja, se se não juntar com as obras, que tenho de obrigação: nem verdadeyramente sem estas obras poderà haver aquelle A-

mor . Dao-se entre si as maos estas duas Virtudes, ajudando-se huma a outra; e no exercicio de ambas hao de trazer occupadas as suas as Esposas de Christo, para satisfazerem integramente à sua obrigação. Quando Abrahão hia para o monte facrificar a seo filho por mandado de Deos, diz a Escrittura, que levava nas maos fogo, e espada: Ipfe verd portabat in Gen. 22. manibus suis ignem, & gla- 6. dium. Parece cedo para toda esta prevenção. Que Abrahão leve a espada comsigo, està bem; porque com ella ha de fazer o facrificio, e nao pode havella là no monte: mas o fogo, que là pòde acender! Ainda o lugar do facrificio està longe: Vidit locum procul: V. 4. ainda quando chegar a elle, primeyro ha de tirar a vida a Isaac, e depoes o ha de offerecer em holocausto: poes entao (que sò entao he necessario) acenderà o fogo. Para que he em toda esta distancia de caminho levar jà occupadas ambas as maos; huma com o fogo, e outra com a espada? Porque nem esta espada pòde andar sem aquelle fogo; nem este fogo sem aquella espada. O fo-

Ofogo fignificava o Amor, que: Abrahao tinha a Deos: a efpada o exercicio da obra, a que por precevto do mesmo Deos estava obrigado, qual era o cortar com essa mesma. espada a cabeca a seo filho Ifaac : e nem o Amor de Deos podia eftar em Abrahao sem o exercicio da obra, que tinha de obrigação; nem fem efte exercicio podia haver nunca em Abrahao aquelle Amor. Dao-fe muyto as maos, eandao fempre juntas, e de companhia a Caridade, e a Observancia: não fe podem ter nunca feparadas eftas duas Virtudes : quem levar o fogo, ha de levar a elpada : Portabat inmanibas ignem, O gladium.

693. Por isso digo, que devem as verdadevras Etpofas de Christo juntar ao seo Amor a fua observancia, sendo pontuaes na inteyra guarda das fuas fantas Regras, e fagradas Constituições : ou seiao das que ordenao a Oração, ou das que mandao o Silencio, ou das que recomendao a Humildade, a Caridade mutua, e fraterna, e o exercicio de todas as mais Virtudes . Nem . bafta dizer, que as mesmas Constituições, e Regras não

obrigao a culpa, não sò grave , mas nem ainda leve . Não bafta, digo, porque ainda fem essa tal obrigação de culpa jà as Esposas de Christo se obrigarao a guardar effas mefmas Regras, e essas mesmas Conftituicoens: e fempre em as não observar faltao à sua. obrigação, Alem do que, muy perto eftà: de faltar às obras, que fao de Precevto grave, quem falta: às que: fao; sò de. Confelho: e fuperogação .

694. Todas aquellas dez Virgens do Evangelho, febem notarmos , levarao providas de oleo as fuas alampadas : affi o notarão muytos , e affi fe colhe também claramente do mesmo Evangelho, em quanto diz, que todas com as fuas alampadas fahirao a esperar o Esposo: Que acci- Mulh pientes lampades fuas, exierunt 25.1. obviam fponfo : e nao he de prefumir, ainda das Necias, que o fossem tanto, que com as fuas alampadas apagadas acompanhassem as outras . Quanto mais, que, depoes do tempo, em que todas dormirao, e de toda a demora, que em vir fez o Esposo, entao fe começarao a ir apagando as alampadas das meimas

P. 8.

V.4.

¥. t.

Necias, como ellas disserao às Prudentes : Lampades noftræ extinguuntur: final he logo, que todas atè entao eftavao providas, e acesas. Mas, fe todas levavaõ igualmente acefas, e providas as fuas alampadas; em que efteve a desgraça das cinco, para serem tidas por Fàtuas, e por Necias, e para nao entrarem com as mais companheyras às Vodas do Espaso? Esteve em lhes faltar a prevenção, que tiwerao as Prudentes. Ora vede. As Virgens Prudentes não sò levarao o oleo nas alampadas, fenañ tambem em huns vaíos. que traziao comfigo, como de referva para o que podia fucceder : Prudentes acceperunt oleum in vasis suis cum lampadibus : e deste oleo de referva nao fe fouberao prevenir as Necias contentando-fe sò com o das alampadas: Quinque fatue, acceptis lampadibus, non fumpferuntoleum fecum . E que fuccedeo? O que as Prudentes previrao, e o para que fe não acautelárão as Necias. Com a demora, que em vir fezo Esposo, gastou-se, e falton o oleo nas alampadas : e, como as Prudentes tiverao oleo, com que de novo prover

as funs, e naő as Fátnas; achando e Elpofo sa alampadas de humas apagadas, e acefas as das outras; a eftas admittio às fuas Vodas, Intraverunt V.10. cam es ad mupita; ja quellas lines fechou a porta; Claufa lisidemef) janua. Efte o fentido Literal da Parabola: yamos a-

gora ao Myftico delle. 695. Pelas alampadas, ea fua luz entendem-fe as Levs, e os Preceytos: Mandatum lu- Prop. 6. cerna eft, & lex lux : pelo 13. oleo entendem-fe as obras de piedade, como dizem comumente os Padres. Donde vem que o oleo guardado nas alampadas denotava as obras, que fao de Preceyto, e de obrigacao : e o oleo nos vafos foradas alampadas figurava aquellas obras, que fao fora da obrigação, e do Preceyto; fendo so de Confelho, e de fuperogação. E, quando o oleo falta nos vaíos fora das alampadas, tambem vem a faltar nas mesmas alampadas : quando fe falta às obras de superogacao, e Confelho, tambem fe vem a faltar às de Preceyto, e obrigação. Hoje se falta a... hum confelho, amanhãa outro: hoje a efta, amanhãa àquella obra de piedade; e por

effes

estes degrãos se vai pouco a pouco decendo atè se parar

no profundo.

696. Vão os tibios, e froxos com passos muyto contrarios aos dos fervorosos, e Justos. O lusto, e fervoroso vai fempre fubindo com o exercicio desta, e daquella Virtude: Psalm. Ascensiones in corde suo dispo-83.6.8. suit .. Ibunt de virtute in virtutem, disse David: e o froxo, e tibio vai com movimento contrario, decendo por esta, e por aquella falta; por esta, e por aquella omis-Hieron, fao: Sanctus ponit ascensiones in corde suo: peccator descensiones, diz S. Jeronymo comentando ao mesmo David. E que se segue deste subir, e deste decer? Que, o que assi vai fubindo, acha-se no fim com Deos: Ibunt de virtute in virtutem: videbitur Deus deorum in Sion: e, os que affi vao decendo, achao-se no fim com o peccado, e com o Demonio: muyto mào encontro: mas he o fim, e paradeyro deftas decidas; porque emfim Eccli, nao he decer, he cahir: Qui spernit modica, paulatim decidet, conclue o Espirito Santo.

ToJII.

S. VII.

697. Vejaő agora as Religiosas, e Esposas de Jesu Christo, se lhes importa guardarem pontualmente as suas Regras, ainda que estas lhes pareção de cousas poucas; ou se basta não ser com sulpa a... fua transgressao, para faltarem livres à sua observancia. Bem poderão, as que assi o sizerem, esperar do Esposo a Coroa: mas nao me atrevo eu a segurar-lha. O que sey, he, que a razao, ou o merecimento, pelo qual chamou o Senhor para o Premio aquelles Servos do Evangelho, foy porque se tinhao mostrado fièis no pouco: Euge serve bo- Matth. ne, O fidelis, quia super puu- 25. 21. ca fuisti fidelis, super multa te 23. constituam. E, se para o Premio dos Servos requere o Senhor a fidelidade no pouco; para o das Esposas, que sera?

698. Poes agora acrecento, que nao basta em ordem ao Premio guardar as Regras, e fazer as obras, que ellas mandao, de qualquer sorte; ifto he, com negligencia, com tibieza, com imperfeyçaő: he necessario fazellas com fer-

> Ggg vor,

25.34.

vor, com applicação, e compromptida de espirito. Se nao fao assi as obras, mais dignas fao de castigo, que de Pre-Ferem. mio. Maledictus, qui facit opus Domini negligenter, diz o Pro-Septuag. feta Jeremias na Licao dos Settenta: He amaldiçoado todo. aquelle, que faz as obras de Deos negligentemente: e se, o que assi obra, he amaldiçoado; como hao de ser abemdiçoadas as suas obras? S.Pau-Iodiz, que quem semear ben-2. Cor.9. çaos, colherà bençaos: Qui seminat in benedictionibus, de benedictionibus & metet. 1sto. si, que he corresponderem-se bem os fruttos da colheyta. com os da semeadura: mas: querer colher bençaõs, tendo semeado maldiçõens? Não pòde ser . E, se as obras, que se fazem com tibieza, e comnegligencia, são obras amaldiçoadas, e amaldiçoado tambem, o que as faz, Maledictus; que Premio pode esperar este de taes obras, quando o Premio todo he de benção: De benedictionibus & metet; esò os. abemdiçoados, os que para el-Manb. le se chamao : Venite benedicti? 699. Mais: E que Premio he este tao cheyo de bençaos, que se dà em premio das nos-

sas obras? Não he outro, que o mesmo Deos; e por isso Premio, que pella fua grandeza he muytas vezes demasiado, e que infinitamente excede todo o nosso merecimento. Assi o diz o mesmo Senhor: Ego...merces tua magna nimis . Gev. 15. E, se este he o Premio assi de-, " masiado; como podem servir de merecimento seo as obras, que nem sufficientes sao pela fua escasseza? Devem proporcionar-le entre si o merecimeto, e o Premio: donde na consideração de ser Deos hum Premio aili demafiado, e nimio, disse David, que queria, o meimo Senhor foile tambent. nimio, e demafiado na obiervancia de seos Preceytos o nosso merecimento: Tu mandasti mandata tua custodiri nimis: e 118.4. como pode fer o merecimento demasiado, e nimio, quando a observancia he escassa, e. negligente? Se ainda, sendo nimia a mesma observancia, nao chega a proporcionar-se à grandeza do Premio; (porque excede hua outra nimiedade infinitamente) como se lhe proporcionarà huma observancia tibia, escassa, e imperfeyta? Por isso digo, e. torno a dizer, que, para as Es-

po-

pofas de Chrifto chegarem aconfeguir aquelle Premio, e Coroa, para que as couvida, e com que as efipera (eo Divino Esposo, nao basta só obfervarem as suas Regras, e os Preceyos rodos das suas conftituiçoens, se estes melmos Preceyos, e Regras os nao guardarem, e o observaremcom servor, e perseyças spoeeste só he o caminho, que vai dar àquelle sim: Veni, sponsa maa: Per observatiam Regularis Dissipina.

#### S. VIII.

700. Eftaő mostrados os tres caminhos, por onde vao as Esposas de Christo receber a Coroa, para a qual as chama, e convida feo Divino Efpofo; que fao o de desprezar, e devxar o Mundo, nao sò na realidade, mas tambem no affetto : Veni per Mundi contemptum: o de amar ao mefmo Esposo com hum Amor intenfo, e fervorofo: Veni ver ardorem dilectionis: e o de obfervar exatta, e perfeytamente as fuas Regras, e aquellas Conftituições fantas, a que fe obrigarao pelo seo Estado, e Profissa : Veni per observan-

tiam Regularis Discipline.Examinem poes todas, as que me tem ouvido, se vao por estes tres caminhos; porque affi conhecerão, se são verdadevras Esposas de Christo, e do felice numero das que se hao de falvar, e receber a Coroa de seo Divino Esposo. Espero eu de todas as presentes, que nenhuma acharà no seo exame o ter-fe defviado de alguma. deftas eftradas reaes : mas antes que em feguimento de fua gloriosa Madre, e Fundadora , Santa Birgida , por ellas tem andado, e caminhado fempre com aquelles fermofos passos, de que tanto se enamorou o mesmo Esposo naquella Alma fanta : Quan cant. ... pulcbri funt greffus tui! E affi ém todas espero muyto confiada, e feguramente o intevro comprimento daquella nova , que lhes dey ao principio, de que todas as Religiofas defte fagrado Convento fe haviao de falvar.

701. Mas, porque a mesma falvação (degundo o conselho do Apostolo das Gentes), se ha de obrar sempre commedo e tremo: Cum mesta, & tre-daPhil. more vestram falutem operami-3: 13. mi: e, depoes que na Commu-

Ggg 2 ni-

nidade, em que Chrifto era a Cabeca, houve hum Iudas. que prevaricou, e se perverteo, nenhuma outra se pode dar por fegura : quando nefta haja alguma Religiofa, (o que não crevo) que se tenha apartado de algum deftes caminhos, torne a metter-fe nelle. Bem fev, que diz S.Bernardo, que mais facil he reduzir muytos Seculares, para que de huma vida depravada feconvertao a huma boa, e aiuftada, que fazer, que hum sò Religiofo, o qual chegou a descahir do seo primitivo fervor, e se deo a huma vida tibia, e froxa, passe della para huma perfeyta, e fervorofa: Bern Ep. Multo facilius reperies ( fao palayras do Santo) multos Seculares converti ad honum ?. auam unumquempiam de Religiofis transire ad melius . E não he muyto achasse S. Bernardo -tao difficultofo, o que S. Paudo com mayor authoridade. que a fua, julgou por impoffivel, em quanto diffe, que o erastornarem a encaminharfe aquelles, que, depoes de allumiados por Deos, começarao a goftar delle, e da Virtude, vicrao emfim a descahir,

e a largar o caminho comeca-

do: Impossibile est (165 as palavras do Apostolo, capazes de fazerem tremer a quem bemas penetras) Impossibile est, soc. Al Bb, qui Cruel fiant illuminati, gust-6-4-5.6. taver uni ciom donum caleste. bonum Dei verbura; de prolapfe fiant; rur sur sur renvouri ad panitention.

702. Com tudo, o que, attendendo à fraqueza, e miseria humana, he difficultofo, e impossível; attendendo a Graça Divina , he poffivel , e facil; porque com ella tudo fe pode: Omnia paffum in eo, Ad Phil. qui me confortat : Non ego , fed 4. 13. gratia Dei mecum . Anime-fe 1. Cor. poes com esta Graca a que se achar no estado da froxidao, e tibieza, e a que se tiver desviado da estrada direyta, pela qual caminhao as mais Efposas de Christo. Anime-se, digo, a por-se outra vez a este melmo caminho, e a andar por elle com prefteza, comdiligencia, com fervor. Se o mesmo caminho se lhe representar apertado, nem por isso se lhe aperte o coração : dilate-o no mesmo Esposo, paza quem caminha; e logo fe lhe facilitarà tanto o mesmo

caminho, que nao sò o anda-

rà, mas correrà por elle: Pfalm. Viam mandatorum tuorum cu-218.32. curri, cum dilatasti cor meum.

13, 6,

703. E vos, Veneraveis Madres, e amantes Esposas deste Divino, e Soberano Esposo: (com todas supponho, que fallo; porque de quemategora falley, nao entendo fer do vosso numero) vòs, que vos achais nestes caminhos, e que à imitação do vosso mes-Pfalm, mo Esposo, que Exultavit, ut gigas, ad currendam viam, por elles andais, e correis com passos agigantados, perseverai em correr ate o fim; que agui està o ponto todo. Aquelle Rey do Evangelho, que para celebrar as Vodas de seo Filho, mandou buscar convidados para a sua mesa; onde, pergunto, deo ordem aos creados, que os buscassem? Ite ad exitus viarum ( lhes difse), & quoscumque inveneritis, vocate ad nuptias: Ide aos fins dos caminhos, e chamai para a minha mesa a todos os que achardes. Este Rey he Deos: este Filho esposado he o vosso mesmo Esposo: esta mesa preparada he o Premio, e a Coroa, paraque são chamadas as suas Esposas: mas nao se chamao, senao aquellas, que se achao no fim dos caminhos: Ad exitus viarum. Importa pouco o andar, e o correr por estes caminhos, se se para no meyo da carreyra. No Estadio tambem todos correm, diz S. Paulo: mas nem todos chegao a levar o Premio: Qui in stadio currunt; 1. Car.o. omnes quidem currunt, sed u- 14. nus accipit bravium. E quens he, o que o alcança? O que chega ao fim do Estadio, da carreyra.

704. Por tanto, Esposas de Christo, Sic currite, ut Ibidem. comprehendatis: Correy de forte, que configais o Premio, e a Coroa. Correy pelo caminho do desprezo do Mundo, mettendo-o debaxo dos pès; que assi o tereis mais longe do coração. Correy pelo caminho do Amor de Deos, amando-o, como elle quer fer amado; isto he, com o coração todo, com a vontade toda, e com as forças todas de vossa alma. Correy pelo caminho da inteyra, e pontual observancia de todas as vossas Regras, e Constituiçoens. Mas Ite ad exitus viarum : sejao de sorte estas vosfas carreyras, que as continueis atè o fim dos caminhos:

por-

3.30.

porque sò assi chegareis a receber a Coroa, com que vos convida, e para que vos chama o vosso Divino, e Soberano Esposo: Veni de Libano, Sponfa mea; veni de Libano; veni coronaberis.

705. E vos, Amante Senhor das almas, bem sabeis, que sem vos nada podemos: ajudai poes a estas vossas Esposas, para que cumprao inteyramente com estas suas o+ brigaçõens. Se, aos que chamais a vòs, os justificais, como nos diz o vosso Apostolo,

Ad Rom. Quos vocavit, bos & justificavit; jà que chamastes a vòs todas estas almas, e as escolhestes de entre milhares por Esposas vossas, justificai-as tambem: fazey-as Justas; fazey-as Satas. Prendey-lhe fortemente o coração, para que não torne este ao Mundo, donde o tirastes para vòs: acendey-o, e inflammai-o, para que arda todo em Amor vosso: dilatai-o, para que corra ligeyro na observancia de vossos Mandamentos, e Confelhos: e em tudo isto lhes dai finalmente a perseverança.

706. E a todos nos, fazeynos participantes deftas mesmas Graças. Bem sabemos,

Senhor, que as nao merecemos por nossas culpas; pelas muytas vezes, que vos nao acudimos, quando nos chamastes; pelas muytas, que desprezamos a vossa Graça, antepondo-lhe o nosso appetite; pelas muytas, que vos negamos o coração, para o dar ao Mundo; emfim pelas muytas vezes, que em lugar de amar-vos, vos offendemos. Ass he, Deos, e Senhor meo; assi he, eassi o confessamos: mas nem por isso desconsiamos da vossa Misericordia; porque he infinitamente mayor, que toda a nossa miseria. Desta si nos arrependemos: esta choramos, e de toda ella propomos a emenda.

707. A' vista poes, Senhor, deste arrependimento, e deste proposito, esquecey-vos dessas culpas antigas; que assi o tendes promettido, e he palavra vosla, que nao pode faltar: Peccati corum non memora-Jerem. bor amplius: e, esquecido de to- 31.34. das ellas, tornai, piedo fo Senhor, tornai Pae de misericotdias, e Deos de toda a confolação, tornai a chamar-nos forte, e efficazmente: tornai a justificar-nos, purificando-nos de toda a macula de peccado.E, se

aos

aos que assi chamais, e justificais, glorificais depoes eterna
adrem mente: Quos vocavit, bos & justificavit: quos autem justificavit, illos & glorificavit; depoes de nos ter chamado, e

de nos fazer a todos nesta vida Justos, e Santos por meyo de vossa Graça, fazey-nos na outra Bemaventurados a todos por meyo da vossa Gloria... Amen.





#### INDICE

#### Dos Lugares da Sagrada Escrittura.

Ot numeros anteriores fai dos Capitulos, e Verfos da Eferittura: 
es pofieriores fai dos Paragrafos fuecefficos de todos es Sermoents. 
Adversindo, que, os que vao dentro da parenthefe, indicad 
estar el mo feo Paragrafo aquella parte do Lugar, que, ous per 
fis à apontad, ou juntamente com o asterifico: es que vai no fim, 
e fora da parenthefe, mostraio que todo o Lugar inteyro se acha 
naquelle Paragrafo.

| fi sò apontaö, ou juntamente com o afterifo: os que vaö no fi<br>e fora da parenthefe, mostraö que todo o Lugar inteyro se act<br>maquelle Paragrafo.                                                                                                                      | n,             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Ex Libro Genefis.                                                                                                                                                                                                                                                          |                |
| Cap.1.v.1. The principio * creavit Deut calum, & terram (135.) 5  2. Tembra evant super sasiem abyss.  4b. Spiritus Dei serebatur (281.) super aquas 51. 13: 465. 47: 3. 5. Dixitque Deut: Fiat lux: & saltate est lux (437  * saltumque of messere, & mant diet umu. (537 | 3.<br>8.<br>5. |
| * factumque est vespere', & manè dies unus. (551                                                                                                                                                                                                                           |                |
| 4. Et vidit Deus lucem.<br>1b. Et * divisit lucem à tenebris. (76.) 5:<br>ToMI. Hhh 6.7.                                                                                                                                                                                   |                |

| 1 - T' + Comment of the 12 and |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 6.7. Fiat firmamentum in medio aquarum, * 6 dividat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| aquas ab aquis . (76. 135.) Et factum est ita.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 437.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 7. Divisitque aquas, que erant sub sirmamento, ab                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| his, quæ erant super sirmamentum. 52.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 8. Et factum est vespere, & mane dies secundus &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 551.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 9.10. Congregentur aque, (470.) que sub Celo sunt, in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| locum unum * Congregationesque aquarum (470.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| appellavit Maria. 15.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| appellavit Mària.  11. Germinet terra herbam virentem, & lignam po-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| miferum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 12. Protulit terra berbam virentem. 622.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 14. Et dividant diem, ac noctem. 14.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 14. Et dividant diem, ac noctem.  14. Et dividant diem, ac noctem.  15. Et * fint in figna, [16,]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 16. Fecitque Deus duo luminaria magna: luminare ma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 17. jus , ut præesset diei, & * luminare minus , * ut præ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| & 19. esfet nocti: (310.329.) & stellas . (18.20.) Et posuit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| eas in Firmamento Coli, ut lucerent super terram                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Et factum est vespere, & mane, dies quartus. 13.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 18. Et vidit Deus, quòd esset bonum. 20.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 20. Dixit Deus: * Producant aque reptile anime vi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ventis, & volatile super terram. (18.52.) 67.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 24. Producat terra animam viventem jumenta, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| reptilia, & bestius terræ.<br>26.27. Faciamus hominem ad imaginem, & similitudinem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| nostram. (429. 586.) Et creavit Deus hominem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ad imaginem suam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 31. Vidit que Deus cuneta, que fecerat, [83.] & erant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| valde bona. 52.135.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 2. 2. Et requievit die septims ab universo opere, quod pa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 53. 109.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 7. Formavit igitur Dominus Deus hominem de limo ter-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| re. 174:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 10.11. Fluvius egrediebatur de loco voluptatis ad irrigan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| dum Paradisam, qui inde dividitur in quatuor capi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| udd.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

|          | ta: nomen uni Phison: ipse est, qui cir          | cuit omnem  |
|----------|--------------------------------------------------|-------------|
|          | terram Hevilath.                                 | 322.        |
|          | 17. Morte morieris.                              | 579.        |
| Cap. 3.  | 1. Sed & serpens erat callidior cunctis an       | nimant ibus |
|          | terræ.                                           | Ibid.       |
| •        | 1b. Cur præcepit vobis Deus, ut non comedere     |             |
|          | ligno paradisi ?                                 | Ibid.       |
|          | 3. Ne forte moriamur.                            | Ibid.       |
|          | 4. Neguaquam morte moriemini.                    | 184. 579.   |
|          | 5. Eritis ficut dii .                            | 184.        |
|          | 1b. Scientes bonum, & malum.                     | 90.         |
|          | 6. Et comedit : deditque viro suo, qui comedit   |             |
| 9        | 8. Et cum audisset vocem Domini abscondit        |             |
|          | <b>y</b>                                         | 635.        |
|          | 15. Ipsa conteret caput tuum.                    | 43.         |
| 17.      | 18. Maledicta terra spinas, & tribulos g         | erminabit.  |
| - /-     | , , ,                                            | 366.        |
| . а •    | 19. Donec revertaris in terram, de qua su        | mbrus es.   |
| 6        | 7                                                | 174         |
|          | Ib. Et in pulverem reverteris.                   | 184.        |
| D        | 24. Collocavit ante paradisum Cherubim           |             |
|          |                                                  | 405. 685.   |
| Cap. 8.  | . 9. Ubi requiesceret pes ejus .                 | 281.        |
|          | 13. Arcum meum ponam in nubibus, & erit          |             |
|          | 15. deris inter me, & înter terram, (458.        | on Or non   |
|          | erunt ultrà aque diluvii ad delendum un          | niver sam.  |
| •        | carnem.                                          | 331.        |
|          | 16. Erit arcus meus in nubibus, & videbo ill     |             |
|          | Ib. Et recordabor fæderis.                       | Ibid.       |
| Cap. 1   | 5.1. Ego merces tua magna nimis .                | 699.        |
| -        | 2. 4. Die autem tertio, elevatis oculis, * vidit |             |
|          | cul. (692.)                                      | 208.        |
| 4        | 6. Ipse verd portabat in manibus suis ignem      | _           |
|          | dium.                                            | 692.        |
| Can an   | . 28. Det tibi Deus de rore cali.                | 320.        |
| Cap. 29  | .12. Vidit in somnis scalam stantem super terra  |             |
| -ap. 20. | $\sim$ Hhh 2                                     | cumen       |

| cumen illius tangens calum: Angelos q                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | uoque Dei   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ascendentes, & descendentes per eam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 249.        |
| 13. Dominum innixum scale.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Ibid.       |
| Cap.31.30. Cur furatus es deos meos ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 270.        |
| Cap.32. 26. Dimitte me, jam enim asceudit Aurora.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •           |
| 30. Vidi Deum facie ad:faciem; O: salva fa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - 0         |
| ma mea.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 326.        |
| 31. Ortusque est ei statim Sol.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ibid.       |
| Cap. 37. 2. He sunt generationes ejus: Joseph, (548                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
| decim effet annorum, pascebat gregem &c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| 3. Jacob diligebas Joseph super omnes filios                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| 9. Quasi solem, & lunam, & stellas un                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             |
| rare mc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| 10. Increpavit eum pater suus, & dixit: Qu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 493 ·       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| boc somnium, quod vidisti i num ego, O:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| Or fratres tui adorabimus te super terran                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | _           |
| Cap. 41. 39. Numquid consimilem tui invenire pote                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | A DATE      |
| Cap. 45. 4. Ego sumfrater vester, quem vendidistis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
| tum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ibid.       |
| Cap. 48. 14. Extendens manum dexteram, posuit s                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| Ephraim sinistram autem super caput                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Manalle.    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 157.        |
| Ib. Commutans manus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ibid.       |
| Cap.49. 22. Filius accrescens Joseph, filius accrescen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 5. 548.     |
| 25.26. Deus patris tui benedicet tibi benedicti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | onibus ca-  |
| li desuper, benedictionibus abyssi jacentis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
| benedictionibus uberum, & vulva in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ter fratres |
| tuos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Ibid.       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| Ex Libro Exodi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| Cap.3.3. 7 Adam, & videbo visionem hanc magna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | m, quare    |
| non comburatur rubus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 399•        |
| 4. Cernens autem Dominus, quod pergerei                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| dum, vocavit eum Oc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ibid.       |
| 6. Abscondit Moyses faciem sugm: non en                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| To any time to a supplied of the supplied of t | al-         |

|          | aspicere contra Deum.                                                    | Ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----------|--------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | 10. Veni, & mittam te.                                                   | 261                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Can. 4   | 10. Domine, non sum eloquens impeditioris                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Pulk 4   | dioris lingue sum.                                                       | Ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1        | 12. Ego ero in ore tuo.                                                  | 263.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|          |                                                                          | Ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|          | 13. Mitte quem missurus es 14. Aaron frater tuus ecce ipse egredictur in |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| •        | tuum.                                                                    | 264.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Can o    | 16. Ut ostendam fortitudinem meam .                                      | 293.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|          | 22. Eacta sunt tenebra horribiles in univers                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Cupito   | 23. Ægypti tribus diebus Ubicumque auten                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| •        | bant filii Ifrael, lux-erat.                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Can. ra  | 21. Dominus autem præcedebat eos ad ostendena                            | 3 147 s                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Selving. | per diem in columna nubis, & per noctem                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|          |                                                                          | 214.311.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|          | 22. Numquam defuit columna ignis per notte                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Canta    | 7. Tulit sexcentos currus electos, & quidquid i                          | The state of the s |
|          | to curruum fuit.                                                         | 229.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|          | 11. Quid boc facere voluistis, ut educeres nos c                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|          |                                                                          | 293. Ec.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| •        | 23. Ægytil ingress sunt,& omnis equitatus I                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|          | currus ejus , & equites per medium maris                                 | . 230.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|          | 28. Reverseque sunt aque, & operuerunt cu                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|          | equites noc unus quidem superfuit ex ei                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Cap. 16. | 13. Et ascendens coturnix cooperuit castra.                              | 213                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|          | 21. Quid tibi fecit bic populus, ut induceres                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>L</b> | peccatum maximum.                                                        | 621.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|          | 31. Peccavit populus iste peccatum maximum, *                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|          |                                                                          | 23.) 621.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|          | que jour acor aureus.                                                    | -3.7021.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| •        | Ex Libro Levitici.                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Can      | TO THE County are do anihus situada C                                    | int onlin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| O.P.11.  | 13. H Æc sunt, que de avibus vitanda su Aquilam.                         | 680.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|          | 45. Sancti eritis.                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|          | 4). Juniti trilli.                                                       | 187.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

Ex

### Ex Libro Numeri.

| Cap. 11. 16. Ongrega mibi septuaginta viros.           | 471         |
|--------------------------------------------------------|-------------|
| Cap. 13. 28. Venimus in Terram que re verà fi          | uit lacte.  |
| 29. & melle, ut ex his fructibus cognosci po           | teft . Sed  |
| cultores fortissimos habet Stirpem End                 |             |
| ibi .                                                  | 365.        |
| 33. 34. Detraxeruntque Terræ dicentes Deve             | -           |
| tatores suos * Ibi vidimus monstra qua                 | dam filio-  |
| rum Enac, [366.] quibus comparati, quasi i             | ocultani-   |
| debamur.                                               | Ibid.       |
| Cap. 14. 7. Terra valde bona est.                      | Ibid.       |
| Cap. 20. 1. 2. Mortua est ibi Maria Cumque indig       |             |
| populus.                                               | 320.        |
| Cap. 21. 4. 5. Tædere cæpit populum itineris, (214.) a | c laboris . |
| Locutusque contra Deum, & Moysen,                      | ait · Cur   |
| eduxisti nos de Ægypto, ut moreremur i                 | n Solitudi- |
| ne ?                                                   | 212.        |
| Cap.24. 4. Auditor sermonum Dei qui cadit , & sie      | anerius.    |
| tur oculi cjus.                                        | 187.        |
|                                                        | 1010        |
| Ex Libro Deuteronomii.                                 |             |
| Cap. 6. 5. Iliges Dominum Deum tuum.                   | 282.        |
| Cap. 14. 1. D Filii estote Domini Dei vestri.          | 84. 585.    |
| ,                                                      | -4-1-1-     |
| Ex Libro Josue.                                        |             |
| Cap. 10. 12. Ol contra Gabaon ne movearis, & Lu        | na contra   |
| J vallem Ajalon .                                      | 313.        |
| 13. Stetit Sol in medio cali.                          | 334•        |
| 14. Non fuit anteà, nec posteà tam longa dies.         | 421.        |
|                                                        |             |

# Ex Libro Judicum.

| Cap. 5.  | 20. Tella manentes in ordine suo.                  | 135.    |
|----------|----------------------------------------------------|---------|
|          | 37. Ponam hoc vellus lane in area: si ros in soi   | lo vel- |
|          | lere fuerit, & in omni terra siccitas, sciam       |         |
| 4        | per manum meam, sicut locutus es, liberal          |         |
|          | racl.                                              | 309.    |
|          | 39. Oro, ut solum vellus siccum sit, & omnis ter   | -       |
| 1        | re madens.                                         | Ibid.   |
| Can. o.  | 9. Numquid possum discrere pinguedinem meam, q     |         |
| orb. A.  | dii utuntur, & homines, & venire, ut inter         | liona   |
|          | promovear?                                         | 170.    |
|          | 11. Numquid possum ire?                            |         |
|          |                                                    | 172.    |
|          | 1b. Numquid possum deserve dulcedinem meam?        | 170.    |
|          | 13. Numquid possum deserere vinum meum, quod       |         |
|          | ficat Deum, & homines, & inter ligna ce            |         |
|          | promoveri ?                                        | Ibid.   |
| 4        | 15. Si verd me regem vobis constituitis, venite, & |         |
|          | umbra mea requiescite: si autem non vultis,        |         |
| <b>é</b> | diatur ignis de rhamno, El devoret cedros Li       |         |
|          |                                                    | 171.    |
| Cap.13.  | 20. Cumque ascenderet stamma altaris in culum,     |         |
|          |                                                    | 391.    |
| Cap. 16. | . 18. Nunc mibi aperuit cor fuum.                  | 271     |
| ٠.       | To I the Domes                                     | `.      |
| •        | Ex Libro Regum 1.                                  | _       |
| Cap. 7.  | 3. D Raparate corda vestra Domino.                 | 218.    |
| Cap. 9.  | 2. L' Et erat Saul electus, & bonus: & non         | n erat  |
|          | vir de siliis I frael melior illo.                 | 492.    |
|          | 1b. Ab humero, & sursum cminebat super omnem       |         |
| •        | lum.                                               | Ibid.   |
| e        | 3. Dixit Cis ad Saul Consurgens vade, & que        | re asi- |
| •        | nas.                                               | Ibid.   |
| •        | 21. Numquid non filius Jemini ego sum de minima    | triba   |
|          | Israel, & cognatio mea novissima inter omnes       |         |
|          | lias de tribu Benjamin?                            | Ibid.   |
|          |                                                    | ap.     |

| Cap. 15. 30. Honora me coram senioribus populi mei, | O coram      |
|-----------------------------------------------------|--------------|
| Israel.                                             | Ibid.        |
| Cap. 17. 8. Numquid ego non sum (178.) Philisthaus? | 176.         |
| 32. Ego servus tuus.                                | 489          |
| 49. Infixus est lapis in fronte cjus, (43.) &.ce    | cidit in fa- |
| ciem suam super terram.                             | 41. 175.     |
| 54. Arma verd ejus posuit in tabernaculo suo.       | 606.         |
| Cap. 18, 4. Expoliavit se Jonathas tunica, qua era  | t indutus,   |
| O dedit eam David, & reliqua vestim                 | enta Juas    |
| usque ad gladium, & arcum suum, O                   | usque ad     |
| balteum.                                            | 274.         |
| 7. Percussit David decem millia.                    | 563.         |
| 77 .T 11 . D                                        |              |
| Ex Libro Regum 2.                                   |              |
| Cap. 6. 11. TI Abitavit arca Domini in domo Ob      | ededom tri-  |
| bus mensibus.                                       | 481-         |
| 1b. Et benedixit Dominus Obededom .                 | Ibid.        |
| 22. Ero humilis in oculis meis, & cum ancilli       | s glorio-    |
| fior apparebo.                                      | 489.         |
| Cap. 11. 2. In folario domus regiæ.                 | 595.         |
| 1b. Vidit mulierem.                                 | Ibid.        |
| 3. Requisivit que esset mulier.                     | Ibid.        |
| Cap. 15. 6. Solicitabat corda virorum Ifrael.       | 271.         |
| Cap. 18. 3. Tu unus pro decem millibus computaris.  | 563.         |
| Ex Libro Regum 3.                                   |              |
|                                                     | •            |
| Cap.3.25. Dividite infantem in duas partes,         | & date di-   |
| midiam partem uni, & dimidiam                       | partem al-   |
| teri.                                               | 564.         |
| 26. Dividatar                                       | Ibid.        |
| 27. Date buic infantem, & non occidatur.            | 565.         |
| Cap. 16. 30. Fecit Achab malum in conspectu Don     | uni, Juper   |
| omnes, qui fuerunt ante eum.                        | 146.         |
| Cap. 17. 20. Et clamavit ad Dominum.                | 445          |
|                                                     | 21. Et       |

| 21. Et ext          | endit so, atq  | ue mensus e    | A super puere   | um trî- |
|---------------------|----------------|----------------|-----------------|---------|
|                     | icibus.        |                |                 | Ibid.   |
| Ib. Et cla          | mavit ad Don   | ninum.         |                 | Ibid.   |
| 4b. Domin           | e, Deus meus   | , revertatur   | · obsecra anim  | a pueri |
| bujus               | in viscera eju | 5,             | 3               | Ibid.   |
| . 22. Et rez        | iersa est anim | a pueri intr   | a cum, & r      | evixit. |
| 6                   |                | •              | •               | Ibid.   |
| Cap. 18. 21. Ufque  | quò claudicat  | is in duas par | rtes ?          | 565.    |
|                     | Ex Libro       | o Judith.      |                 | :       |
| Cap. 15. 10. T      | gloria Feru    | sfalem; tu l   | etitia Ifrael . | 321.    |
| •                   | Ex Lib         | oro Job.       |                 |         |
| Cap. 1. 5. N &      | forte peccar   | erint filii m  | ei, & bened     | ixerint |
|                     |                |                |                 |         |
| Cap. 2. 10. Si bon  |                | de manu De     | i, mala quar    |         |
|                     | iamus?         | c              |                 | .88*    |
| Gap.3.3.5. Pereat   |                |                | . occupet eum   | _       |
| -                   | volvatur ama   |                |                 | 314     |
| Cap. 7. 17. Quid    |                |                | um ? aut qui    |         |
|                     | ga eum cor tui |                | 2:              | 285.    |
| Cap. 13. 26. Scribi |                |                |                 | 88.     |
| Cap. 14. 14. Cuntti |                |                | to, expecto ao  |         |
|                     | mmutatio mea   |                | 7. * . 3* 7 7*  | 69.     |
| Cap. 29. 18. In nid | _              |                | itipiicavo aics |         |
|                     | mea innov      |                | C               | Ibid.   |
| Cap. 38, 12. Numq   |                |                | -               |         |
|                     | uid ingressus  |                | maris, o        |         |
| viffimi             | is abysh deam  | pusajis e      |                 | 95.     |
|                     |                |                |                 |         |
|                     |                |                | ę               |         |
| To.111.             |                | Tii            | * * * * * * *   | P.      |

# Ex Libro Psalmorum.

| Pfal. 4. 1. T. Ilii hominum ufquequò gravi cora     | ke 285.         |
|-----------------------------------------------------|-----------------|
| Psal. 4. 3. F Ilii hominum usquequò gravi cora      | queritis men-   |
| dacium?                                             | Ibid.           |
| Psal. 8. 1. Quam admirabite est nomen tuum!         | 2.              |
| 4. Opera digitorum tuorum.                          | 163.            |
| . 6. Minuisti cum paulo minus ab Angelis            |                 |
| Psal. 10.H.5. Inquinatæ sunt viæ illius in omni te  | mbore: Auferun- |
| tur judicia tua à facie ejus.                       | 54.             |
| Psal.10.3. Quoniam ecce peccatores intenderunt a    |                 |
| rant sagittar suas in pharetra, ut                  |                 |
| scuro rectos corde.                                 | 350.            |
| Psal. 11. 2.3. Diminutæ sunt veritates à siliis ho  |                 |
| Vana locuti sunt unusquisque ad proxi               |                 |
| 3. Vana locuti sunt unusquisque ad prox             |                 |
| bia dolosa in corde, & corde locuti                 |                 |
| 8. Tu autem, Domine, servabis nos: & ci             |                 |
| neratione has in eternum.                           | Ibid.           |
| Psal. 13. 3. Contritio, & infelicitas in viis corum |                 |
| 5. Illic trepidaverunt ubi non erat tin             |                 |
| Pfal. 16. 4. Ego custodivi vias duras.              | 216.            |
| Ptal. 17. 20. Eduxit me in latitudinem: Quia * cu   |                 |
| 22. mini.                                           |                 |
|                                                     | (201.) 197.     |
| 29. Quoniam tu illuminas lucernam mean              | •               |
| Pfal. 18. 3. Dies diei eructat verbum.              | 421.            |
| 5. In omnem terram exivit sonus corum.              | 667.            |
| 6. In Sole posuit tabernaculum suum: 6              |                 |
| sponsus procedens de thalamo suo.                   | 335.            |
| 6.7. In Sole posuit tabernaculum suum:              | a jummo ecto    |
|                                                     | 335.) Or. 370.  |
| 6. Exultavit, ut gigas, ad currendam v              |                 |
| 7. Et occur sus ojus usque ad summum ejus           | 337.            |
| 1b. Nec est, qui se abscondat à calore ej           | us. 336.337.    |
| Psal.24. 4. Vias tuas, Domine, demonstra mibi       | . 197.          |
| Psal.33. 10. Non est inopia timentibus cum.         | 240.            |
| , ,                                                 | 11. Di-         |

|         | 11. Divites eguerunt , & esurierunt : inquire      | ntes au-  |
|---------|----------------------------------------------------|-----------|
|         | tem Dominum non minuentur amni bana.               | Ibid.     |
| Pfal.3. | 4. 19. Qui ederunt me gratis.                      | 357.      |
|         | 5. 12. Non veniat mihi pes superbie.               | 254.      |
|         | 13. Ibi ceciderunt, qui operantur iniquitatem.     |           |
| Pfal.2  | 6. 20. Mox ut honorificati & exaltati que          |           |
|         | dum fumus deficient.                               | 63.       |
|         | 35. Vidi impium superexaltatum, & elevatus         |           |
|         | cedros Libani.                                     | 254.      |
| Pfal.3  | 7. 20. Inimici autem mei confortati funt super m   |           |
|         | Ib. Et multiplicati sunt, qui oder unt me inique   |           |
|         | 21. Qui retribuunt mala pro bonis, detrabebat      |           |
|         |                                                    | Ibid.     |
| •       | 1b. Quoniam sequebar bonitatem.                    | Ibid.     |
| Pfal.3  | 8.7. In imagine pertransit bomo .                  | 181.      |
|         |                                                    | 87.279.   |
|         | 3. Speciosus forma præsiliis hominum.              | 682.      |
|         | 6. Sagittæ tuæ acutæ, populi sub te cadent.        | 283.      |
| Pfal.4  | 5. 2. Deus noster refugium, & virtus, adjutor      |           |
|         | 3. lationibus, que invenerant nos nimis: * p       |           |
|         | 4. non timebimus, (408.) dum turbabitur ter        |           |
| *       | transferentur montes in cor maris. (594.) fo       |           |
|         | Es turbate sunt aque.                              | 407.      |
|         | 3. Fluminis impetus letificat civitatem Dei.       | 321.      |
| Pfal.5  | o. 15. Docebo iniquos vias tuas.                   | 197.      |
| Pfal.6  | 1.12. Semel locutus est Deus, duo hac andivi.      | - 5 -     |
| Pfal.6  | 3.3. Protexisti me à conventu malignantium, à mi   |           |
|         | 4. ne operantium iniquitatem: quia * intender      | unt ar-   |
|         | 5. cum rem amaram, ut sagittent in occultis im     | macula-   |
|         | tum (11                                            | 6.) 143.  |
| Pfal.6  | 5.12. Transivimus per ignem, & aquam: & edu        | xisti nos |
|         | in refrigerium.                                    | 405.      |
| Pfal.6  | 8.3. Infixus sum in limo profundi: 🔗 non est sub   | stantia.  |
|         |                                                    | 178.      |
| Pfal.70 | o. 6. In te consirmatus sum ex utero: de ventre ma |           |
|         | 7. tu es protestor meus. *tamquam prodigium fac    |           |
| 6       | lii 2                                              | mul-      |

|        | multis.                                       | [560.] 549.      |
|--------|-----------------------------------------------|------------------|
| Pfal.7 | 12.9. Posucrunt in calum os suum.             | 138.             |
|        | 12. Ecce ipsi peccatores, & abundantes in     |                  |
|        | nuerunt divitias.                             |                  |
| P      | 13. Et dixi: Ergo sine causa justisicavi con  | reneum. Ibid.    |
|        | 16. Existimabam, ut cognoscerem boe           |                  |
|        | Ib. Labor est ante me.                        | 155.             |
|        | 17. Donec intrem in Sanctuarium Dei : &       |                  |
|        | in novissimis eorum.                          | 156,             |
| ø      | 20. Imaginem ipsorum ad nibilum rediges       | · -              |
|        | 22. Et ego ad nibilum redactus fum .          | 178.             |
| *      | 28. Mihi autem adhærere Deo bonum est:        |                  |
|        | mino Deo spem meam.                           | 1.56.            |
| Pfally | 3. 23. Superbia corum ascendit semper         | 2.48.            |
|        | 4. 3. Ego justitias judicabo.                 | 896              |
|        | 5.2. Notus in Judea Deus.                     | 246.             |
|        | Ib. Magnum nomen ejus .                       | 2.               |
| *      | 3. Et factus est in pace locus ejus.          | 246.             |
| ,      | 6. Dormicrunt somnum suumomnes viri e         | divitiarum.Ib.   |
|        | Ib. Nibil invenerunt omnes viri divitiari     |                  |
| t      | fuis.                                         | Ibid.            |
| Pfal.7 | 6. 11. Hec mutatio dexteræ Excelft.           | 257.             |
| Pial.8 | 1. 6. Ego dixi: Dii estis, & silii excelsiom  | nes. 583.        |
|        | 7. Vos autem sicut homines moriemini: O       | - sicut unus de  |
|        | principibus cadetis.                          | 181.             |
| Pfal.8 | 3. 6. Ascensiones in corde suo disposuit (24  | 8.) * Ibunt de   |
|        | 8. virtute in virtutem : videbitur Deux det   | orum in Sion     |
|        |                                               | 696.             |
| Pfal.8 | 4. 11. Justitia, & pax osculatæ sunt          | 415.             |
| •      | 12. Veritas de terra orta est.                | 131.             |
| Pfal.8 | 5. 8. Non ost similis tui in diis, Domine.    | 581.             |
| (      |                                               | 197.             |
| Pfal.8 | 7.7. Posuerunt me in tenebrosis super         |                  |
|        | 8. tus est furor tuus.                        | 312.             |
| Pfal.8 | 8. 38. Et thronus ejus sicut Sol in conspectu | meo, & sicut     |
|        | Luna perfecta in aternum, & testi             | is in calo fide- |
|        |                                               | lis              |

| * *      | lis.                                           | 331.        |
|----------|------------------------------------------------|-------------|
|          | 50. Ubi sunt misericordie tue antique, Dos     | mine ? 311. |
| Pfal.oc  | o. 5. Non timebis à timore nocturno.           | 631.633.    |
|          | 11. Angelis suis mandavit de te: ut custodia   |             |
| · ·      | nibus viis tuis.                               | 589.        |
| Pfalon   | 1.13. Justus sicut cedrus Libani multiplicab   |             |
|          | 14. tati in domo Domini, in atriis domus       | Dei nostri  |
|          | florebunt.                                     | 560.        |
| Pfal or  | 1. 10. Et dixi : Semper hi errant corde : Et i |             |
| 2/141.94 | 11. noverunt vias meas.                        | 215.        |
| PG1 ~6   | 6. 9. Quoniam tu Dominus altissimus super omn  |             |
| 2141.90  |                                                | 581.        |
| DC-1     | nimis exaltatus es super omnes deos.           | -           |
|          | 2.12. Quantum distat Ortus ab Occidente.       | 195.        |
| Elatio   | 3. 2. Amictus lumine, sicut vestimento.        | 422.        |
|          | 13. Rigans montes de superioribus suis.        | 322.        |
| ¢ .      | 25. Hac * mare magnum, & spatiosum man         |             |
|          | reptilia, quorum non est numerus: (460         | .) animulia |
|          | pusila cum magnis.                             | 95.         |
| Pfal.10  | 4.17. In servum venumdatus est Joseph: huv     | uliaverunt  |
| .*       | 18. in compedibus pedes cjus.                  | 490.        |
|          | 37. Et non erat in tribubus corum infirmus.    |             |
| Pfal.10  | 5.20. In similitudinem vituli comedentis fænum | 624.        |
| Pfal.10  | 6.40. Errare fecit cos in invio, & non in via. | . 223.      |
| Pfal.10  | 8. 8. Episcopatum ejus accipiat alter.         | 537-        |
| Pfal.10  | 9.3. Tecum principium in die virtutis tua,     |             |
| 4        | Splendoribus Sanctorum.                        | 3391        |
| Pfaliri  | 0. 4. Memoriam feeit mirabilium suoram .       | 578.        |
|          | 3. Sanctum., O terribile nomen ejus.           | 2.8         |
| Pfal. 11 | 2.3. Laudabile nomen Domini                    | 2.          |
|          | 3. 4. Simulacra gentium argentum, & aurum      | n. 624.     |
| Pfal. 11 | 5.12. Quid retribuam Domino pro omnibus,       | aue retri-  |
|          | buit mihi?                                     | 291.        |
| Pfal. ri | 8. 4. Tu mandasti mandata tua custodiri nimi   |             |
|          | 32. Viam mandatorum tuorum cucurri, (20        |             |
|          | latasti cor meum.                              | 316.702.    |
|          |                                                |             |
|          | 45. Et ambulabam in latitudine, quia mand      | qui-        |
|          | •                                              | 400 -       |

| •          | quifivi.                                           | 197•      |
|------------|----------------------------------------------------|-----------|
| ε          | 46. Loquebar de testimoniis suis in conspectu regu | m , &     |
|            | non confundebar.                                   | 130.      |
|            | 96. Latum mandatum tuum nimis .                    | 197.      |
|            | 105. Lucerna pedibus meis verbum tuum.             | 500.      |
|            | 107. Humiliatus sum usquequaque, Domine.           | Ibid.     |
|            | 121. Feci judicium, & justitiam: non tradas me     | calum-    |
|            | niantibus mc.                                      | 144.      |
|            | 133. Gressus meos dirige.                          | 235.      |
|            | 161. Persecuti sunt me gratis.                     | 357.      |
| Pfal.119   | 4. Sagitta potentis acuta, cum carbonibus defoi    | atoriis.  |
|            |                                                    | 414.      |
|            | 3. Hei mibi, quia incolatus meus prolongatus est.  | 419.      |
| ,          | 7. Impugnabant me gratis.                          | 357.      |
| Pfal. 139  | 1.12. În manu potenti, & brachio excelfo.          | 434.      |
| Pfal. 137  | 1.2. Super omne, Nomen sanctum tuum.               | 2.        |
| Pfal. 138  | 3. 12. Ét nox sicut dies illuminabitur.            | 329.      |
| Pfal. 141  | . s. Periit fuga à me.                             | 595-      |
| Pfal. 1 42 | 2. Non intres in judicium cum fervo tuo: quia      | non jus-  |
|            | tificabitur in conspectu tuo omnis vivens.         | 80.       |
| Pfal.14    | 8. 5. Quia ipse dixit, & facta sunt: ipse manda    | vit, O    |
|            | creata sunt.                                       | 437.      |
|            |                                                    |           |
|            | Ex Libro Proverbiorum.                             |           |
| Cap. 1.    | 17. Rustrà jacitur rete ante oculos pennatora      | m.601.    |
| Can. 2.    | 17 Vie eius, vie pulcore.                          | . 193•    |
| Cap. 4.    | 11. Viam [apientic monstrabo tibi; ducam te p      | er jems-  |
|            | 12. tas aquitatis: quas cum ingressus fueris,      | non arc-  |
| •          | tabuntur gressus tui.                              | 199.      |
| *          | 14. Nec tibi placeat malorum via: fuge ab ea: ne   | ic trans- |
|            | re, eas per illam: declina, O desere eam.          | 234.      |
|            | 18. Tustorum autem semita quas kux spiendens       | broce-    |
|            | dit. Es crescit usque ad perfectam diem.           | 193.      |
| •          | 23. Omni custodià serva cor tuum, quia ex ips      | o vita-   |
|            | procedit.                                          | 277.      |
|            | · Ca                                               | ap. 6.    |

## Sacræ Scripturæ.

| Cap. 6. 23. Mandatum lucerna est, & lex lux.               | 695:      |
|------------------------------------------------------------|-----------|
| Cap. 8. 29. Et legem ponebat aquis, ne transirent fines su |           |
| 31. Deticiæ meæ esse com filiis hominum.                   | 307.      |
| Cap. 10. 19. In multiloquio non deerit peccatum.           | 628.      |
| Cap. 16. 9. Cor hominis disponit viam.                     | 218,      |
| Cap.23.26. Præbe, fili mi, cor tuum mibi.                  | 282.      |
| Cap.27. 10. Amicum patris tui ne dimiseris.                | 513.      |
| Cap.30. 18. Quartum penitus ignore viam viri in ad         | lole sen- |
| 19.118.                                                    | 534.      |
| Ex Libro Ecclesiastes.                                     |           |
| Cap. 1. 2. Mnia vanitas.                                   | 63.       |
| 7. Omnia flumina intrant in mare, & mar                    | remone    |
| redundat.                                                  | 323.      |
| 15. Stultorum infinitus est numerus.                       | 600.      |
| Cap. 7. 29. Virum de mille unum reperi.                    | 563.      |
| Ex Libro Canticorum.                                       |           |
| Cap. 1. 5. D Osuerunt me custodem in vineis : vineam       | mcan_     |
| non custodivi.                                             | 559.      |
| Cap. 2. Lilium inter spinas.                               | 160.      |
| 16. Dilectus meus mihi, & ego illi, qui pascit             | ur inter  |
| lilia .                                                    | 406.      |
| Cap. 3. 6. Sicut virgula fumi ex aromatibus myrrhe, &      | thuris,   |
| & universi pulveris pigmentarii.                           | 7.        |
| Cap. 4. 8. Veni de Libano, Sponsa mea, veni de Liban       | o; veni   |
|                                                            | 53. O.C.  |
| 9. Vulnerasti cor meum, (284.) soror mea sponsa            |           |
| rasti cor meum, (276.) in uno occulorum tuoru              |           |
| 16. Surge Aquilo, & veni Auster, persta hortun             |           |
| & fluant aromata illius.                                   | 406.      |
|                                                            | 9.)418.   |
| Gap. 6. 1. Dilectus meus descendit in hortum suum u        | pasca-    |
| tur in bortis, & lilia colligat.                           | 307.      |
| 8. Una es columba mea .v. una es.                          | 559.      |
|                                                            | Qua       |

| 9. Que est ista, que progreditur quasi Au                                                    | rora (305.)   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| terribitis, ut eastrorum acies ordinata?                                                     |               |
| 12. Revertere, revertere Sulamitis, u                                                        |               |
| te.                                                                                          | 418.          |
| Cap. 7. 1. Quam pulchri sunt gressus tui!                                                    | 700.          |
| Cap. 8. 6. Pone me ut signaculum super cor tuum; us                                          | _             |
| super brachium tuum.                                                                         | 297.          |
| Ib. Fortis est ut mors dilectio, (413.) * dura                                               |               |
|                                                                                              | (404.) 413.   |
| 14. Fuge dilecte mi.                                                                         | 418.          |
| Ex Libro Sapientia.                                                                          |               |
| Cap. 2. 2. X nibilo nati sumus .                                                             | 165.          |
| 6. Venite ergo, & fruamnr bonis co                                                           | ronemus nos   |
| 8. rosis nullum pratum sit, quod non per                                                     | tranjeat lu-  |
| 9. xuria nostra ubique relinquamus seg                                                       | no latitie.   |
|                                                                                              | 220.          |
| Cap. 4. 8. 9. Senectus enim venerabilis est, non dicente annorum numero computata: cani enim | s junt jenjus |
| hominis, O ætas senectutis vita immac                                                        | ulata . 472;  |
| Cap. 5. 2. Videntes turbabuntur timore borribili.                                            | 105.          |
| A. Nos insensati.                                                                            | III.          |
| 6.7. Ergo erravimus à vid veritatis vidn                                                     | e autem Do-   |
| mini ignoravimus.                                                                            | 231.          |
| Ib. Ergo erravimus à via veritatis lassat                                                    | s fumus in    |
| via iniquitatis, & perditionis, & ambul                                                      | avimus vias   |
| difficiles: viam autem Domini ignoravim                                                      | Ms. 227.      |
| 6. Justitiæ lumen non luxit nobis, & fol i                                                   | nseingenne    |
| non est ortus nobis.                                                                         | 228.          |
| 18.21. Armabit creaturam ad ultionem inimicor                                                | am.e. pug-    |
| nabit cum illo orbis terrarum contra infe                                                    | 3             |
| Cap. 7.7. Optavi, & invotavi.                                                                | 49.           |
| 8. Et præposui illam regnis, & sedibus, &                                                    | Ihid.         |
| hil esse duxi in comparatione illius.                                                        | 9. Nec        |
| ·                                                                                            | 7.2.00        |

|          | 9. Nec comparavi illi lapidem pretio      |                   |
|----------|-------------------------------------------|-------------------|
|          | gua, O tamquam lutum estimab              |                   |
|          | conspectu illius.                         | (626.) 49.        |
|          | 10. Super salutem, & speciem dilexi il    |                   |
|          | 11. Venerunt autem mihi omnia bona pa     |                   |
|          | 22. Spiritus unicus, multiplex.           | 546.              |
|          | 23. Qui capiat omnes Spiritus.            | Ibid.             |
|          |                                           |                   |
|          | 26. Candor est enim lucis æternæ.         | 332.              |
| Can 0    | 1b. Et speculum sine macula Dei majest    |                   |
| Cap. 8.  | . 1. Attingit à sine usque ad sinem forti |                   |
| Cam      | omnia suaviter.                           | 54.               |
| Cap. 9.  | 10. Mitte illam de cælis sanctis tuis     |                   |
| · ·      | 12. mecum laboret Et erunt accepta o      |                   |
| Cap. 10  | . 7. Quibus in testimonium nequitie sum   |                   |
| • .      | deserta terra.                            | 66.               |
|          | 10. Justum deduxit per vias rectas.       | 589.              |
| Cap.11.  | 21. Omnia in mensura, & numero,           | pondere dispo-    |
| •        | fuifti.                                   | 266.              |
| Cap. 16. | . 20. Panem de cœlo præstitisti illis,om  | ne delectamentum  |
| •        | in se habentem, & omnis saporis s         | uavitatem . 213.  |
|          | 24. Creatura exardescit in tormentu       | m adversûs injuf- |
|          | tos.                                      | 61.               |
| Cap. 17. | 10. Cum sit enim timida nequitia, dat     | testimonium con-  |
|          | demnationis: semper enim præsumi          |                   |
| •        | bata conscientia.                         | 74•               |
| Cap. 19  | .7. Et in mari rubro via sine impedime    |                   |
| 4 /      | germinans de profundo nimio.              | 229.              |
| •        |                                           |                   |
|          | Ex Libro Ecclesiastici.                   | ,                 |
| Cap. 2.  | 14. T TÆ duplici corde.                   | 451.              |
|          | 12. V Esto sirmus in via Domini.          | 233.              |
| Cap. 7.  | 40. Memorare novissima tua, & in ate      |                   |
|          | bis.                                      | 496.              |
| Cap. 10. | 9. Avaro nibil est scelestius.            | 620.              |
| Toll     |                                           | 10. Nibil         |
|          |                                           |                   |

| 10. Nihil est iniquius, quam amore pecaniam.             | Ibid.    |
|----------------------------------------------------------|----------|
| Cap. 11. 29. In fine hominis denudatio operum illius.    | 91.      |
| Cap. 19. 1. Qui spernit modica, paulatim decidet.        | 696.     |
| Cap. 24. 5. Ego ex ore Altissimi prodivi .               | 20.      |
| 24. Ego * mater palchræ dilectionis, (48.) & ti          |          |
| Es agnitionis, & santte spei-                            | 47.      |
| 25.26. In me gratia omnis vie, & veritatis: in           |          |
| nis spes vite, & virtutis: (47.) Transite a              | _        |
| omnes, qui concupiscitis me.                             | 343.     |
| 26. Transite adme omnes, qui concupiscitis me,           | bage-    |
| nerationibus meis implemini.                             | 48.      |
| Cap. 28.23. Beatus, qui tectus est à lingua nequam,      |          |
| 24. non attraxit jugum illius, & in vinculis ejus        |          |
| ligatus. Jugum enim illius, jugum ferreum                |          |
| vinculum illeus, vinculum æreum est.                     |          |
| Cap.32.25. In viaruine non eas, & non offendes in lapide |          |
| Ib. Nec credas te viæ laboriofe.                         |          |
| Cap. 33. 1. Timenti Dominum non occurrent mala, sed in   |          |
| tione illum conservabit, & liberabit à                   |          |
|                                                          | 590.     |
| Cap. 43. 2. Vas admirabile, opus Excelsi.                | 423.     |
| 4. Tripliciter sol exurens montes, radios igneos ext     | ufflans, |
| & refulgens radiis suis [538.] obcecat oculos.           | Ib.Gc.   |
| 5. Magnus Dominus, qui fecit illum.                      | 423.     |
| Cap. 50. 6. Quasi luna plena in diebus suis lucet.       | 329.     |
| Ex Prophetia Isaiæ.                                      | · . · .  |
| Cap. 5. 4. O'Vid est quod debui ultrà facere & no        | 682.     |
| 20. De qui dicitis malum bonum, & bonum ma               |          |
|                                                          | 250      |
| Cap. 6. 3. Et clamabans alter ad alterum, & dicebant :   | ~ /      |
| tur, Sanctus, Sanctus, Dominus Deus exer                 |          |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                    | 461.     |
| 5. Va mibi, quia tacui.                                  | 122.     |
| , , , a may , garage and                                 | Es       |
|                                                          |          |

# Sacre Scripture .

| 6. Et in manu ejus calculus, quem forcipe te           | ulerat de i      |
|--------------------------------------------------------|------------------|
| altari.                                                | 461.             |
| 7. Ecco auferetur iniquitas tua, & pecco               | atum tuum        |
| mundabitur.                                            | Ibid.            |
| Cap. 7. 11. Pete tibi signum à Domino Deo tuo.         | 598.             |
| 12. Non petam, & non tentabo Dominum.                  | Ibid.            |
| Cap. 9. 6. Filius datus est nobis.                     | 272.             |
| Cap. 11. 2. Et requiescet super eum Spiritus Domini.   | 281.             |
| Cap. 13. 10. Et luna non splendebit in lumine suo.     | 33.              |
| Cap. 14. 11. Detracta est ad inferos superbia tua.     | 254.             |
| 12. Quomodo cecidisti de calo Lucifer?                 | 503.581.         |
| 1b. Corrussti in terram.                               | 571.             |
| 13.14. In calum conscendam: (571.) super astra         | Dei exal-        |
| tabo solium meum: (253.) sedebo in monte               |                  |
| ti * ascendam super altitudinem vubiu                  | $m \cdot (254.)$ |
|                                                        | 250.251.         |
| 14. Similis ero Altissimo.                             | 581.             |
| 15. Veruntamen * ad infernum detrabéris in             | profundum        |
|                                                        | 254.)252.        |
| 16. Qui te viderint, ad te inclinabuntur.              | 581-             |
| Cap. 24. 23. Erubescet Luna, & confundetur Sol.        | 59-              |
| Cap.25. 10. Requiescet manus Domini.                   | 281.             |
| Cap. 40. 6. Omnis caro fænum.                          | 65.              |
| 9. Super montem excelsum ascende tu, qui e             | vangelizas       |
| Sion: * exalta in fortitudine vocem tuam               | , qui evan-      |
| gelizas Jerusalem: (126.) exalta,noli tim              |                  |
| 24. Et quidem neque plantatus, neque satus,            | neque ra-        |
| dicatus in terra truncus corum est.                    | 171.             |
| Cap.41.23. Annuntiate que ventura sunt & scien         | mus, quia        |
| dii estis.                                             | 452.             |
| 24. Ecce vos estis ex nibilo, & opus vestrum e         | x eo, quod       |
| non est.                                               | 165.             |
| Cap. 49. 2. Posuit me sicut sagittam electam.          | 283.             |
| Cap. 55. 8. Noque via vestra, via mea.                 | 192.             |
| Cap. 58. 1. Clama, ne cesses: quasi tuba exalta voicen | tuam, &          |
| annuntia populo meo seelera corum.                     | 121.137.         |
| Kkk 2                                                  | Ex               |

# Ex Prophetia Jeremiæ.

| •                                                                                  |            |
|------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Cap. 1. 7. A Domnia, que mittam te, ibis ut                                        | evellas,   |
| 10. II O destruas, O disperdas, & dissip                                           | es. 121.   |
| Cap. 6. 13. A' minore usque ad majorem omnes avaritie                              | student :: |
| & à Propheta usque ad Sacerdotem cuntil fa                                         | ciunt do-  |
| lum.                                                                               | 625.       |
| 14. Dicentes: Pax, Pax: & non crat pax.                                            | 260.       |
| 15. Confusi sunt, quia abominationem fecerun                                       |            |
| potius confusione non sunt confusi, & crube                                        |            |
| scierunt: quam ob rem cadent inter ruentes                                         |            |
| pore visitationis sua corruent, dicit. Domini                                      |            |
| Cap. 12. 1. Via impiorum prosperatur.                                              | 116.       |
| Cap. 17.9. Pravum est cor omnium, & inscrutabile:                                  |            |
| noscet illud? 95.4                                                                 |            |
| Cap. 31. 3. In charitate perpetua dilexi te.                                       | 682.       |
| 34. Peccati corum non momorabor amplius.                                           | 707.       |
| Cap. 48. 10. Maledictus, qui facit apus Oc.                                        | 697.       |
| Capito. 10. 11 Listantinas , qui juvis apas Cita                                   | ~ 9.1.     |
| Ex Prophetia Ezechielis.                                                           |            |
| Cap. 1. 5. S Imilitudo hominis in eis.  8. S Et manus hominis sub penuis corum (5) | 562-       |
| 8. Et manus hominis sub pennis corum (50                                           | 61. erc.)  |
| in quatuor partibus.                                                               | 562        |
| 24. Audiebam sonum alarum quasi sonus er                                           | at multi-  |
| tudinis, ut sonus castrorum.                                                       | 561.       |
| The Qualifornie agranim multanim anal for                                          |            |
| mis Dei.                                                                           | : 259.     |
| 26. Et super sirmamentum, quast aspectus las                                       | idis fav-  |
| phiri similitudo throni.                                                           | 2360       |
| Cap. 2. 9. Et scriptæ erunt in eo lamentationes , &                                |            |
| ov væ.                                                                             | 88.        |
| Cap. 3. 12. Benedicta gloria Domini de lovo suo. 2                                 | 36.259.    |
| Cap. 5. 1. Sume tibi gladium acutum radentem pilos;                                |            |
| mes tibi stateram ponderis, & divides eos.                                         |            |
| Car. 18. 20. Filius non portabit iniquitatem patris, 6                             | nater von  |
| portabit iniquitatem filii,                                                        | 316.       |
| har dans milananam line 1                                                          |            |
|                                                                                    | Cap.       |

| Cap. 3 | 2.7. Et luna non dabit lumen fuum .                | 33.       |
|--------|----------------------------------------------------|-----------|
|        | 6.24. Congregabo vos & Spiritum meum ponam         |           |
|        | 27. vestri.                                        | 471.      |
| 1      | 26. Dabo vobis cor novum, & spiritum novum         | . 268.    |
|        |                                                    |           |
| 1      | Ex Prophetia Danielis.                             |           |
| Cap. 2 | 2. 32. Aput ex auro.                               | 624.      |
| •      | 33. Pedum quædam pars fictilis.                    |           |
| . ' (  | 34. Donec * abscissus est lapis de monte sinc mani |           |
| •      | percussit statuam in pedibus ejus sictilis         |           |
|        | comminuit eos (25                                  |           |
|        | 35. Tunc contrita sunt pariter ferrum, test        |           |
|        | argentum, & aurum, & redacta quasi                 |           |
|        | lam estive arce [174.] nuilusque locus i           |           |
| )      | est eis.                                           | (167.)    |
| Cap. 3 | . 1. 5. Nabuchodonosor rex fecit statuam auream.   | * Ca-     |
|        | dentes adorate statuam auream. (602                | ) 624-    |
| - >    | 4. Vobis dicitur populis, tribubus, & linguis.     | 602.      |
| 4      | 4.5. Vobis dicitur In bora, qua audieritis son     | itum      |
| •      | cadentes adorate statuam.                          | 5990      |
| ,      | 7. Cadentes adoraverunt stutuam.                   | Ibid.     |
|        | 18. Notum sit tibi, Rex, quia statuam aurean       | i, quanv  |
|        | erexisti, non adoramus.                            | Ibid.     |
|        | 24. Ambulabant in medio flammæ laudantes Dei       | ım.395.   |
| adi.   | 47. Effundebatur flamma super fornacemeubitis      | quadra=   |
| ٩      | ginta novem                                        | Ibid.     |
|        | 48. Erupit, & incendit quos reperit juxta form     | acem de   |
|        | Chaldwis.                                          | 396       |
| •      | 50. Quasi ventum roris stantem.                    | 395.      |
|        | 92. Ecce ego video quatuor viros & species qua     | rti simi- |
|        | lis Filia Dei.                                     | 396.      |
|        | 94. Et capillus capitis eorum non esset adustus    | 3950      |
| Cap. 4 | . 8. Proceritas ejus contingens calum.             | 166.      |
| ,      | Ib. Aspectus illius erat usque ad terminos unive   | rsæ ter-  |
|        | re.                                                | Ibid.     |
|        | 9. Folia ejus pulcherrima, & fructus ejus nimins   | . Ibid?   |
|        |                                                    | Sub-      |

# Index becorum

| , ,     | 1b. Subter eam habitabant animalia, & beflig     | d'inra-      |
|---------|--------------------------------------------------|--------------|
| 1 .     | mis ejus conversabantur volucres cæli.           |              |
|         | 11. Succidite arborem, & præcidite ramos ej      | us : excu-   |
|         | tite folia ejus., O dispergite fructus ejus.     |              |
|         | 12. Veruntamen germen radicum ejus in terra      |              |
|         | 30. Fanum, ut bos, comedit.                      | 624.         |
| •       | 31. Igitur post sinem dierum, ego Nabuchodon     | ofor oculos  |
|         | meos ad colum levavi.                            | 173.         |
|         | 32. Omnes babitatores terre apud eum in nibi     | lum repu-    |
|         | tati sunt.                                       | Ibid.        |
| Cap. 7. | 10. Et decies millies centena millium assisteban | tei. 196.    |
| Cap. 12 | - 3. Quafi stella.                               | Ibid.        |
| •       | Ex Prophetia Ofee.                               |              |
| Cap. 7. | 12. T Xpandam rete meum, quasi volu              | icrem Cæli   |
| . ,     | detrabam eos .                                   | 52.          |
| Cap. 8. | 4. Argentum suum, & aurum suum fecerunt          | fibi idola . |
| •       |                                                  | 625.         |
| Cap. 12 | . 4. Flevit, & rogavit eum.                      | 325.         |
| Cap. 13 | . 14. Consolatio abscondita est ab oculis meis:  | Quia ipse    |
|         | 15. inter fratres dividet.                       | 76.          |
| Cap. 14 | . 6. Ero quasi ros.                              | 308.         |
|         | Ex Prophetia Joel.                               |              |
| Cap. 2. | 10. Telle retraxerunt splendorem suum.           | 58.          |
| •       | 11. Magnus enim dies Domini, & terribi           |              |
|         |                                                  | . 100.       |
| Cap. 3. | 15. Sol, & luna obtenebrati sunt, & * stella     |              |
| • •     |                                                  | 158.) 51.    |
|         | Ex Prophetia Jonx.                               |              |
| Cap. 3. | 3. T. T. Ninive erat civitas magna * itinere     | trium die-   |
|         | 3. E T Ninive erat civitas magna * itinere . [2. | 10.] 209.    |
|         | 4. Es capit Jonas introire in civitatem itinere  |              |
|         |                                                  | Ibid.        |
| Cap. 4. | 1. Et afflictus est Jongs afflictione magna.     | 210.         |
| •       | <b>H</b> . <b>J</b>                              | Ex           |
|         |                                                  |              |

# Ex Prophetia Habacuc.

| Cap. 3. | 4. T Bi abscondita est fortitudo ejus.                     | 655.            |
|---------|------------------------------------------------------------|-----------------|
|         | 5. Ante faciem ejus ibit mors: O egredi                    |                 |
|         | lus ante pedes ejus.                                       | Ibid.           |
|         | Ex Prophetia Sophoniæ.                                     | . 7             |
| Cap. 1. | 12. Crutabor ferusalem in lucernis.                        | 52.             |
| -,      | 18. In igne devarabitur omnis terra.                       | Ibid.           |
| •       | Ex Prophetia Malachiæ.                                     |                 |
| Cap. 4. | 2. Rietur vobis timentibus nomen meun                      | 4 332.          |
|         | Ib. Orietur vobis Sol justitia.                            | Ibid.           |
| ,       | Ex Divo Matthato.                                          | •               |
| Cap. 1. | 20. T T Alic autem co cogitante, ecce Ang                  | elus Domini     |
| •       | apparuit in somnis ei, dicens:                             |                 |
|         | noli timere accipere Mariam conjugem t                     |                 |
| Cap. 3. | 10. Jam securis ad radicem arborum possta e                |                 |
| 1 2     | 17. Hic est filius (583.) meus dilectus.                   | 577-            |
| Cap. 4. | 3. Accedens tentator.                                      | 573. &c.        |
| • •     | Íb. Si filius Dei es,[571.6.]* die,ut lapide               |                 |
| ,       | panes fiant . [575.6-c.] 58                                | 2,587. Ec.      |
|         | 4. Non in solo pane vivit bomo , sed in omni               |                 |
| ,       | procedit de ore Dei .                                      | 587.            |
|         | 6. Mitte te deorsum: [571.588.] Scriptume                  | l enim. 598.    |
| •       | 1b. Scriptum est enim: Quia Angelis suis ma                |                 |
|         | te; & in manibus tolbent te, ne forte                      | offendas ad     |
|         | lapidem pedem tuum.                                        | 588.            |
|         | 7. Non tentabis Dominum Deum tuum .                        | 597-            |
|         | 9. Hec omnia tibi daba, [572. 580. 598.] st<br>raveris me. | cadens ado-     |
|         | 10. Vade Satana.                                           | 599•            |
|         | Ib. Dominum Deum tuum adorabis.                            | . 605.<br>Ibid. |
|         |                                                            | Ibid.           |
| •       | 11. Tunc reliquit eum diabolus.                            | Ibid.           |
| J .     | Ib. Angeli accesserunt, & ministrabant ei.                 | _               |
| *       |                                                            | Cap. 5.         |

# . Index locorum :

| Cap. 5.3 | .10. Beati pauperes spiritu * Beati , qui f   | er secutionem |
|----------|-----------------------------------------------|---------------|
| -        | patiuntur propter justitiam, quoniam          | ipsorum est   |
| .77%     | regnum colornm                                |               |
| *        | 4. Brati mites: quoniam ipfi possidebunt ter  |               |
|          | 10. Beati, qui persecutionem patiuntur propt  |               |
|          | quoniam ipsorum est regnum cælorum.           |               |
|          | 11. Beati estis, cum maledixerint vobis,      |               |
| •        | vos fuerint gaudete, & exultate, que          |               |
|          | vestra copiosa est incalis                    |               |
|          | 14. Vos estis lux mundi.                      | 126.          |
|          | 37. Sit sermo vester est, est: non, non.      | 133.          |
| ~ ^ ^    | 45. Qui solem suum oriri facit super bonos    |               |
|          |                                               | -             |
| C        | Super justos, & injustos.                     |               |
| Cap. 6.  |                                               |               |
|          | 30. fanum agri, quod hodie est, & cras in c   |               |
| 0        | titur, Deus fic vestit; quanto magis vi       |               |
|          | 7. Petite, & dabitur vobis.                   |               |
| 13       | . 14. Lata porta 6 * spatiosa via est, que di |               |
| •        | tionem, (220. 226.) * 6 multi funt, qu        |               |
| 6        | eam: (223. & 224.) Quam angusta por           |               |
|          | via est, que ducit ad vitam: (191.)           | r pauci sunt, |
| •        | qui inveniunt eam.                            | 78.           |
|          | 21. Non omnis, qui dicit mibi, Domine,        | Domine, in-   |
|          | trabit in regnum Calorum.                     | 46.           |
| . 7      | Ib. Sed qui facit voluntatem Patris mei.      | Ibid.         |
| Cap. 8.  | 2. Domine, si vis, potes me mundare.          | 438.          |
|          | 3. Extendens Jesus manum, tetigit eum,        | dicons: Vo-   |
| 4        | lo: Mundare.                                  | Ibid.         |
| 4        | Ib. Et confestim mundata est lepra ejus.      | Ibid.         |
|          | 7. Ego veniam, & curabo eum.                  | 483.          |
|          | 8. Domine, non sum dignus, ut intres subt     |               |
|          | sed tantum die verbo, & sanabitur pue         |               |
|          | 9. Homo sum sub potestate constitutus, h      |               |
|          | milites, & dico buic: Vade, & vad             |               |
| *        | vo meo: Fac hoc, & facit.                     | 536.          |
| To.      |                                               |               |
|          | 10. Non invenitantam fidem in Ifrael.         | 483.          |
|          | •                                             | 11. Fi-       |

#### Sacra Scriptura. 20. Filius bominis non babet, ubi caput reclinet.

te tempus torquere nos . 580. Cap. 9. 24. Recedite : non est enim mortua puella , sed dormit... 25. Et , cum esetta esset turba , ..... tenust manum ejus ,

G surrexit puella. 124.
Cap.10. 18. Ad prassides, & ad reges ducemini .... Cum autem19. tradent vos, nolite cogitare quomodo, aut quid lo-

29. Quid nobis , & tibi , Jefu fili Dei? venisti buc an-

| 20. quamini Non enim vos estis,           |
|-------------------------------------------|
| Spiritus Patris vestri, qui loqu          |
| 28. Nolite timere eos, qui occidunt       |
| timete eum , qui potest & anima           |
| dere in gehennam .                        |
| Cap. 11. 2. Joannes in vinculis .         |
| 10. Ecce ego mitto Angelum meum .         |
| 11. Non surrexit inter natos mulier       |
| Baptista .                                |
| 12. Regnum calorum vim patitur,           |
| illud.                                    |
| 14. Ipfe eft Elias .                      |
| 18. Venit Joannes neque manducans         |
| dicunt: Demonium habet.                   |
| Cap. 12. 28. Siin Spiritu Dei .           |
| Cap. 13. 13. Ided in parabolis loquor eis |
| audiunt .                                 |
| Ib. Quia videntes non vident , & au.      |
| 10. Zana oracinet non oracin , O ba       |
| 14. Et adimpletur in eis prophetia If     |
| tu audietis, O non inselligetis           |
| bitis, & non videbitis.                   |
| 30. Colligite primum zizania, & a         |
| culos ad comburendum.                     |
|                                           |
| 43. Justi fulgebunt, ficut fol, (33.      |
| 47. Sagene miffe in mare, O exo           |
| 41. Sugara miljæ in mare, Co ex o         |
| To,III. Congreganii .                     |
| Lii                                       |
| dunt dunt anima                           |

|        | 49. Exibunt Angeli * & Soparabunt malos de med                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | tio jus-  |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2.) 76.   |
| 4      | 54. Unde huic sapientia bec, & virtutes? nonn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | e bic est |
|        | 55. fabri filius? nonne Mater ejus dicitur Mari                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| Cap. 1 | 4. 3. Herodes tenuit Joannem, & alligavit eum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 117.      |
| _      | 5. Volens illum occidere.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 141.      |
| Cap.1  | 5.19. De corde enim exeunt cogitationes male, hom                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| •      | adulteria, furta, falsa testimonia, b                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | lasphe-   |
| 0      | mic.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 453       |
| Cap. 1 | 6.19. Et tibi dabo claves regni calorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 440.      |
|        | 2. Resplenduit facies ejus sicut sol.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 425.      |
|        | 5. Ecce nubes lucida obumbravit eos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 281.      |
|        | 12. Fecerunt in co, quæeumque voluerunt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 117.      |
| •      | 14. Accessit ad cum genibus provolutus ante eu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2.0       |
|        | cens: Domine, * miserere silia meo, quia lu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | .) 654.   |
| ٠      | 15. Et non potuerunt curare eum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 653.      |
|        | 17. Exitt ab co damonium, & curatus est puer e.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
|        | bora.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 654-      |
|        | 26. Eum piscem, qui primus ascenderit, tolle, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3 aper-   |
| •      | to ore ejus, invenies staterem: illum sumen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
|        | prome, & te.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 618.      |
| Cap.1  | 8.20. Übi sunt duo, vel tres congregati in nomine m                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| ٤.     | sum in medio corum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4713      |
| Cap.1  | 9. 27. Ecce nos reliquimus omnia, & secuti sumus te                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | . 669.    |
|        | 29. Omnis, qui reliquerit domum, vel fratres,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | aut fo-   |
|        | rores, aut patrem, aut matrem, aut uxore                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -         |
|        | filios, aut agros, propter nomen meum, cen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •         |
| •      | accipiet, & vitam aternam possidebit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 668.      |
| Cap.z  | 0. 12. Portavimus pondus diei, & astus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 558.      |
| •      | 16. Sic erunt novissimi primi, & primi novissimi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| e 1    | 1b. Multi sunt vocati; pauci verd electi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 78.       |
|        | 22. Potestis bibere calicem, quem ego bibiturus sun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| Cap.2  | 1.13. Domus mea, domus orationis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 471.      |
|        | 41. Malos male perdet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 289.      |
| Cap.2  | 2. 5. Abierunt, alius in villam fuam, alius verd a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _         |
|        | j. and it will be commented to the control of th | tin-      |

|          | tiationem suam.                                 | 225.         |
|----------|-------------------------------------------------|--------------|
| e '      | 9. Ite ergo ad exitus viarum, & quoscumqu       | 10           |
|          | tis, vocate ad nuptias.                         | 225.703.     |
|          | 10. Et impletæ sunt nuptiæ discumbentium.       | 225.         |
|          | 14. Multi sant vocati; pauci verd electi.       | 663.         |
| 2"       | 7. 38. Diliges Dominum Deum tuum Hoc est s      |              |
| <b>)</b> | O primum mandatum.                              | 688.         |
|          | 40. In bis duobus mandatis univer sa lex pender |              |
| Cap.2    | 1 A the manufiture in case to the               | mas cathe-   |
| · ·      | dras in fynagogis.                              | 72.          |
| Can.2    | 4.12. Quoniam abundavit iniquitas.              | 58.          |
| Out 12   | 29. Sol obscurabitur, & luna non dabit lumen    |              |
|          | 1b. Stellæ cadent de cælo.                      | 503.         |
| *        | 30. Tunc parebit signum Filii hominis.          | 75.          |
| Can.z    | 5. 1. Que accipientes lampades suas, exierunt   |              |
| · Cupi-  | Tponfo.                                         | 694.         |
|          | 2. Quinque autem ex eis erant fatue, (591.      |              |
| •        | que prudentes.                                  | 80.          |
|          | 3. Quinque fatuæ, acceptis lampadibus, non j    |              |
|          | oleum secum.                                    | 694          |
|          | 4. Prudentes * acceperant oleum in vasis suis   |              |
|          | dibus.                                          | (92.)694.    |
| •        | 8. Date nobis de oleo vestro .                  | 591.         |
|          | 1b. Quia lampades nostræ extinguuntur. (694.    |              |
| 4        | 9. Ne forte non sufficiat (92. O.c.) nobis, & v | obis . Ibid. |
| • 3      | 10. Et * intraverunt cum eo ad nuptias . (      | 694.) 661.   |
|          | 1b. Clausa est janua.                           | 661.694.     |
| ٠        | 11. Domine, Domine, aperi nobis.                | 344.         |
| •        | 12. Nescio vos.                                 | 90.661.      |
|          | 4 4. Homo peregrè proficiscens tradidit illis   |              |
| •        |                                                 | 518.         |
| •        | 15. Unicuique secundum propriam virtutem.       | 482. 519.    |
| . 10     | 2. 2. Ecce alia quinque Ecce alia duo lucr      | atus fum .   |
|          |                                                 | 509.         |
| •        | 21. Euge serve bone, & fidelis *, quia super f  |              |
| •        | ti fidelis , (482.) (506. &c.) super n          | nulta ics    |
|          | L11 2                                           | conf-        |

|         | constituam.                                          | 697.   |
|---------|------------------------------------------------------|--------|
|         | Ib. Intra in gaudium Domini tui.                     | 481.   |
|         | 31. Et omnes Angeli cum co.                          | 75-    |
|         | 34. Venite benedicti (697.) Patris mei: possidete pa | ratum  |
|         | vobis regnum à constitutione mundi.                  | 102.   |
|         | 41. Discedite à me, maledicti, in ignem æternun      |        |
|         | paratus est diabolo, & angelis ejus.                 | 104.   |
| Cap. 26 | 24. Va homini illi, per quem Filius hominis tra      | detur. |
|         |                                                      | 105.   |
|         | 1b. Bonum erat ei, si natus non fuisset.             | 620.   |
|         | 58. Sequebatur eum à longe.                          | 410.   |
| Cap. 27 | . 5. Et projectis argenteis in templo.               | 621.   |
| ,       | 6. Non licet eos mittere in corbonam: quia pretiu    |        |
| 4       | guinis est.                                          | 506.   |
| 4       | 37. Et imposuerunt super caput ejus causam ipsius    | ferip- |
| · r .   | tam: Hic est Jesus Rex Judæorum.                     | 152.   |
| Gap. 28 | . 18. Data oft mibi omnis potestas (439.) in colo,   | jo in  |
| •       | terra -                                              | 682.   |
|         | Ex Divo Marco.                                       |        |
| Can     | Tromminatus est ei closus dicano . Ol                |        |
| Cap. 1. | 25. Tromminatus oft ei Jesus, dicens: Ob             |        |
| Can 6   | 13. Damonia multa ejiciebant.                        | 629.   |
| Cap. o. | 17. Herodes misit, ac tenuit Joannem *, & vins       | 641.   |
|         | in careere [117] propter Herodiadem T                | ii cum |
|         | in carcere [117.] propter Herodiadem I               | ncepas |
| •       | enim Non licet tibi babere uxorem fratr              |        |
| •       | To Handing automin Clinker w 211: 62 - 1 1 - 4       | 119.   |
|         | 19. Herodias autem insidiabatur illi: & volebat      | _      |
|         | Te cum.                                              | 117.   |
|         | 20. Herodes metuebat Joannem, sciens eum virum j     |        |
| • •     | & sanctum: * & custodiebas eum. [141.                |        |
| •       | Ib. Audito eo, multa faciebat.                       | 130.   |
|         | 1b. Libenter eum audiebat.                           | 141.   |
| •       | 25. Volo, ut des mibi in disco caput Joannis I       |        |
| Cap. 9  | 2 4 Video homines molest autones multilines          | 117.   |
| Cap. 0. | 24. Video homines, velut arbores, ambulantes.        | 172.   |
|         | Cap                                                  | • 9•   |

## Sacra Scriptura.

| Cap. 9. 16. Attuli filium meum ad te, habentem spirl | tum mutum.   |
|------------------------------------------------------|--------------|
|                                                      | 639.         |
| Cap. 10. 38. Potestis bibere calicem, quem ego bibo. | 545          |
| Cap. 12.41. Multi divites jactabant multa.           | 241-         |
| 42. Cum venisset autem vidua una pauper, n           |              |
| nuta, quod est quadrans.                             | Ibid.        |
| 43. Amen dico vobis, quoniam vidua hac par           |              |
| nibus misit, qui miserunt in gazophylac              | ium Ibid.    |
| 44. De penuria sua omnia, que habuit                 | 243.         |
| Cape 16. 2. Orto jam Sole                            | 29           |
| 9. De qua ejecerat septem dæmonia.                   | 609.         |
| Ex Divo Luca                                         |              |
| Cap. 1. 15. Rit magnus coram Domino .                | 163          |
| Ib. L. Spiritu Sancto replebitur adbuc ex            | utero matris |
| suc.                                                 | Ibid.        |
| 27. Et nomen Virginis Maria.                         | 1.000.       |
| 28. Ave, gratia plena.                               | 3.23-        |
| Ib. Dominus tecum .                                  | 3.           |
| Ib. Benedicta tu in mulieribus.                      | Ibid.        |
| 29. Turbata est in sermone ejus, & cogita            | bat., qualis |
| esset ista salutatio.                                | 24.          |
| 30. Et ait Angelus ei : Ne timeas, Maria             |              |
| 38. Dixit autem Maria : Ecce ancilla Domin           |              |
| secundum verbum tuum.                                | Ibid.        |
| 45. Beata, que credidisti, quoniam persie            |              |
| que dicta sunt tibi à Domino                         | 24:          |
| 52.53. Deposuit potentes de sede, & exaltar          |              |
| Esurientes implevit bonis *, & divites               | dimisit ina- |
| nes.                                                 | (246.) 237   |
| 65. Et factus est timor super omnes vicinos e        |              |
| 66. Etenim manus Domini erat cum illo.               | Ibid.        |
| 76. Propheta Altissimi vocaberis.                    | 128.         |
| Ib. Praibis enim ante faciem Domini para             |              |
| 6                                                    | 121.189.     |
|                                                      | 79.11-       |

| •       | 79. Illuminare bis, qui in tenebris, & i    |                 |
|---------|---------------------------------------------|-----------------|
| €.      | tis sedent: (121.) ad dirigendos pede       |                 |
| Caba    | Viam patis.                                 | 235. 512.       |
| Cap. 2. | 10. Evangelizo vobis gaudium magnum, q      | 659.            |
| (       | 11. Quia natus est vobis hodie Salvator.    | Ibid.           |
| •       | 12. Invenietis infantem * pannis involutum  |                 |
|         | in præsepio. (23                            | 6.) 247. O.C.   |
|         | 14. Gloria in altissimis Deo.               | 259.            |
|         | 1b. Et in terra pax hominibus.              | 260.            |
|         | 15. Discesserunt ab eis Angeli in calum.    | 252.            |
| Cap. 3. | 4. Parate viam Domini.                      | 188. Es.        |
| •       | 5. Erunt prava in directa, & aspera in via  | s planas. 121.  |
|         | 7. Genimina viperarum.                      | 117.            |
| 19      | . 20. De omnibus malis, que fecis Herode.   | s, adjecit O    |
|         | boc super omnia, & inclusit Jounnem         | in carcerco.    |
|         |                                             | 148.            |
|         | 23. Putabatur filius Joseph.                | 577.            |
| Cap. 6. | 13. Elegit duodecim, quos & Apostol         | os nominavit.   |
|         |                                             | 535-            |
| Cap. 7. | 12. Et turba civitatis multa cam illa: qua  | im cum vidis-   |
|         | 13. set Dominus accessit, & tetigit local   | um O ait:       |
|         | 14. * Adolescens, tibi dico, surge.         | (446.) 124.     |
|         | 37. Erat in civitate peccatrix.             | 604.            |
|         | 38. Stans retrò secus pedes ejus, lacrymis  | cepit rigare    |
|         | pedes ejus, & capillis capitis sui terg     | gebat, o of-    |
|         | culabatur pedes ejus, & unguento un         |                 |
| Cap. 8. | 5. Aliud cecidit secus viam, & conculcatu   | mest. 222.      |
|         | 30. Quod tibi nomen est?                    | 612.            |
|         | 54. Tenens manum ejus.                      | 446.            |
| Cap. 9. | 39. Spiritus apprehendit eum, & subitd !    | lamat. 639.     |
|         | 1b. Et vix discedit dilanians eum?          | Ibid. O.c.      |
|         | 40. Et rogavi discipulos tuos, ut ejicerent | illum, & non    |
|         | potuerunt.                                  | 641.            |
| •       | 49. Praceptor , vidimus quendam in nomi     | ne tuo ejicien- |
|         | tem demonia, O probibuimus eum, q           |                 |
| •       |                                             | tur             |

# Sacra Scriptura.

| ь. Р     | tur nobiscum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 641.         |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Car      | o.10. 4. Nolite portare sacculum, neque peram.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 245.528.     |
|          | 18. Videbam Satanam, sicut fulgur, de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              |
|          | tem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 250.603.     |
|          | 38. Intravit in quoddam castellum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 484.         |
|          | 40. Domine, non est tibi cura, quòd soror                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | mea reliquit |
|          | me solam ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 301.000.     |
|          | Ib. Dic ergo illi, ut me adjuvet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 347.         |
|          | 42. Maria optimam partem elegit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 340.         |
| Caj      | p.11.2. Adveniat regnum tuum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 610.         |
|          | 11. Quis autem ex vobis patrem petit panen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | , numquid    |
|          | lapidem dabit illi ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 570.         |
|          | 14. Erat ejiciens demonium, (610.) & ille                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ed erat mu-  |
| •        | tum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 613-         |
| •        | 16. Et illud er at mutum * Et, cum ejecisset                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | demonium,    |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (631.) 611.  |
|          | Ib. Admirate funt turbe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 632.         |
| <u>.</u> | 15. Quidam autem ex eis dixerunt: * In Beel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | zebub prin-  |
|          | cipe demoniorum (613. &c.) ejicit demo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |              |
| 6        | 16. Alii tentantes, signum de calo quare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | bant ab eo.  |
| 7        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ibid.        |
| 6        | 20. Si in digito Dei ejicio demonia: (610.)p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | rofecto per- |
| (        | venit in vos regnum Det.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 614.86.      |
| ¢.       | 24. 26. Cum immundus spiritus exierit de bomine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
| 6.       | assumit septem alios spiritus secum nequi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ores je, o   |
| ¢        | ingress habitant ibi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 609.         |
| •        | 26. Et fiant novissima hominis illius pejora                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |              |
|          | contract the second sec | Ibid.        |
| 6.       | 27. Extollens vocem quædam mulier de turba                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
| £ .      | · Beatus venter, qui te portavit; & u                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ibera, que:  |
|          | fuxisti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 632.         |
| Cap      | .12.13. Cavete ab omni avaritia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 615.         |
| ٠.       | 17. Quid faciam, quoniam non babeo, qui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | d congregem  |
| *        | fructus meos?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ibid.        |
| c        | 18. Hoc faciam: destruam horrea mea, O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |              |
| •        | çiam: & illuc congregabo omnia bona                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
| e *      | ( · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 28. Si       |

| 28. Si autem fænum, quod hodie est in agro               | , & cras in |
|----------------------------------------------------------|-------------|
| clibanum mittitur.                                       | 65.         |
| 35. Sint lumbi vestri præcincti.                         | 467.        |
| Ib. Et lucernæ ardentes in manibus vestris.              |             |
| 36. Et vos similes hominibus expectantibus               |             |
| suum, (467.) quando revertatur à nupr                    |             |
| 39. Quoniam si sciret paterfamilias.                     | Ibid.       |
| 40. Filius hominis veniet .                              | Ibid.       |
| 47. Ille autem servus, qui cognovit volunta              | item domini |
| sui, & non præparavit, & non fecit se                    |             |
| luntatem ejus, vapulabit multis.                         | 122.        |
| 48. Omni autem, cui multum datum est, m                  | _           |
| retur ab eo .: & cui commendaverunt mu                   |             |
| petent ab co.                                            | 92.         |
| 50. Baptismo autem baheo baptizari; & que                | _           |
| tor, usque dum persiciatur?                              | 544.        |
| Cap. 13.32. Dicite vulpi illi.                           | 140.        |
| Cap. 14. 9. Et tunc incipias cum rubore novissimum locus | •           |
| 11. Omnis, qui se exaltat, humiliabitur:                 |             |
| miliat, exaltabitur.                                     | 256.        |
| 33. Sicergo omnis ex vobis, qui non renuntia             |             |
| quæ possidet, non potest meus esse discipu               |             |
| Cap. 18.11. Non sum * sicut ceters bominum: (162.        |             |
| injusti, adulteri: velut etiam hic public                | , .         |
| 14. Descendit bie justificatus ab illo.                  | Ibid.       |
| Cap.19.13. Negotiamini dum venio.                        | 85.485.     |
| 41. Videns civitatem slevit super illam.                 |             |
| Cap. 21. 4. Nam omnes hi ex abundanti sibi miseruni      | 529.        |
| tem ex eo, quod deest illi misit.                        |             |
| A                                                        | 241.        |
| 25. Erunt signa in sole, & luna, & stellis               | Gulloma 61. |
| 25.26. Et in terris pressura Gentium præ con             | See 7.60    |
| * Arescentibus hominibus præ timore.                     |             |
| 26. Nam Virtutes colorum movebuntur                      | 93•         |
| 33. Calum, & terra transibunt.                           | 53.         |
| Cap.22.15. Desiderio desideravi.                         | 105.419.    |
| 24. Facta est autem & contentio inter eos, qu            |             |
|                                                          | dere-       |

# Sacræ Scripturæ.

| deretur e              | le major.                               | 168.               |
|------------------------|-----------------------------------------|--------------------|
|                        | isi vos sine sacculo, & pe              | ra * numquid       |
| aijauid d              | fuit vobis ? At illi dix                | erunt : Nibil .    |
|                        |                                         | (675.) 245.        |
| 26. Qui hahet          | sacculum, tollat; simili                | ter. O peram.      |
| 30, 20, 1000           | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | Ibid.              |
| Ib Et qui no           | n habet, vendat tunicam                 |                    |
| gladium                |                                         | Ibid.              |
| Canaa za Nullam C      | ausam inveni in homine i                |                    |
| 15. Herodes.           |                                         |                    |
| T de tres etter e      |                                         | 153.               |
| 1                      | Ex Divo Joanne.                         |                    |
| Cap. 1. 4. 7 7 Ital    | erat lux hominum: & lux i               | in tenebris lucet, |
|                        | enebræ cam non comprehe                 |                    |
|                        | o missius à Deo [121.]                  |                    |
| •                      | et de lumine.                           | 535.               |
|                        | ut testimonium perhibere                |                    |
|                        | omnem bominem veniente                  |                    |
| dum.                   |                                         | 336.               |
| 10. Et mundi           | is eum non cognovit.                    | 240.362.           |
| _                      | m non receperunt.                       | 288.               |
| 19. Ta quis es         |                                         | 163. Gr.           |
| 21. Elias es t         | _                                       | Ibid.              |
| 1b. Non fum.           |                                         | Ibid.              |
| 1b. Propheta           |                                         | Ibid. O.c.         |
| Ib. Non.               |                                         | Ibid. &c.          |
| 22. Quis es,           | ut responsum demus bis,                 |                    |
|                        | ,,                                      | 162.               |
| 23. Ego vox o          | lamantis [121.] in desert               |                    |
|                        | reth * potest aliquid boni              | 483                |
|                        | initium signorum Jesus .                |                    |
| Cap. 3. 8. Spiritus ul | bi vult spirat sed nescis               | ande veniat, aut   |
| quò vada               |                                         | 464.               |
|                        | dilexit mundum, at Filiu                |                    |
| tum dare               |                                         | 273.287. O.C.      |
| To.III.                | Mmm                                     | 18. Qui            |
|                        |                                         |                    |

|          | 18. Qui autem non credit, jam judicatus eft.                   | 110.        |
|----------|----------------------------------------------------------------|-------------|
| •        | 19. Dilexerunt homines magis tenebras, quam                    |             |
|          |                                                                | 33.         |
| ٠        | 20. Omnis enim, qui male agit, odit lucem, (                   |             |
| •        | non venit ad lucem, ut non arguantur ope                       | ra ejus.    |
| •        |                                                                | 33.         |
| Cap. 4.  | . 26. Ego sum, qui loquor.                                     | 29.         |
|          | 47. Rogabat cum, ut descenderet, & sanaret                     | filium      |
|          | ejus.                                                          | 483.        |
| a 1,     | 48. Dixit ergo Jesus ad eum; Nisi signa, &                     | prodigia    |
|          | videritis, non creditis.                                       | Ibid. Ibid. |
| Can -    | 50. Vade, filius tuus vivit.                                   |             |
| Cap. 5.  | 14. Posted invenit eum Jesus in templo, O dix                  |             |
|          | Jam noli peccare, ne deterius tibi aliquid co                  |             |
| •        | a . Cient anim Daten Colletat montena Con simil                | 125.        |
|          | 21. Sicut enim Pater suscitat mortuos, & vivis                 |             |
|          | & Filius, quos vult, vivificat.                                | 447         |
|          | 22. Neque enim Pater judicat quemquam, sed                     |             |
|          | dicium dedit Filio.                                            | 453.        |
|          | 26. Sicut Pater habet vitam in semetipso: sic i                |             |
| . 0      | Filio babere vitam in semetipso.                               | 447 ·       |
| 20       | . 29. Omnes, qui in monumentis funt, audient v                 |             |
|          | lu Dei : Et procedent, qui bona fecerunt                       | _           |
| •        | furrectionem vitæ, qui verò mala egerunt,                      | -           |
|          | rectionem judicii.                                             | 67.         |
| •        | 35. Ille * erat lucerna ardens, & lucens. (12                  |             |
| Can 6    | Divit ad Dhilianum. The de susum a suse                        | 431.        |
| Cap. v.  | s. Dixit ad Philippum: Unde cmemus panes, ducent hi?           |             |
|          |                                                                | 618.        |
| Cana     | 71. Ex vobis unus diabolus est.                                | 611.        |
| cap. [.] | 3.4. Dixerunt autom ad eum fratres ejus : Transl               |             |
|          | vade in Judaam nemo quippe in occulto                          | quia ju-    |
|          | cit, & quærit ipfe in palam esse: si ba                        | -           |
| •        | manifesta teipsum mundo.  Neque fratres cius credebart in euro | 361.        |
|          | 7. Neque fratres ejus credebant in eum.                        | 362.        |
| r        | 7. Non petest mundus odisse vos; me autem odit                 |             |
|          | 28                                                             | l. Cla-     |

# Sacra Scriptura.

|                | 28. Clamabat ergo Jesus in templo docens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 126.         |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Cap. 8.        | m . C. C.1. of $C$ . C.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |
|                | 11. Vade, & jam amplius noli peccare.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Ibid.        |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 005 11018    |
|                | potestis venire.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 363.         |
|                | 23. Vos de deorsum estis : ego de supernis sum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 370.         |
| 4              | 1b. Vos de mundo boc estis; (363.) ego non sum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              |
|                | mundo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 367.         |
|                | 44. Vos ex patre diabolo estis quia non est verit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
|                | eo qui a mendax est.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 366.         |
| Can. o.        | 21. Ætatem habet de se loquatur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 472.         |
|                | . 32. Propter quod eorum opus me lapidatis?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 177.         |
| -Capito        | 36. Filius Der sum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Ibid.        |
| Cap. LI        | . 43. Lazare, veni foras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 446.         |
|                | . 4. Dixit ergo Judas Iscariotes: Quare boc un                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              |
| - Lupita       | 5. tum non væniit trecentis denariis, O datum e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
| e <sub>r</sub> | nit -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 619.         |
|                | 6. Dixit autem boc, non quia de egenis pertineh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -            |
|                | eum: sed qui a fur erat, loculos habens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ibid.        |
|                | Ib. Loculos habens, ea, quæ mittebantur, port                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | _            |
|                | Tot 25000000 Bubblis , ou , que mittebulitat , por                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 618.         |
|                | 25. Qui amat animam suam, perdet cam: & qu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
|                | animam suam in boc mundo, in vitam eternan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
|                | dit eam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |
|                | 26. Ubi ego sum, illic & minister meus erit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 354.         |
| Can. 12        | A. Cum dilexisset suos, in sinem dilexit eos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 390.<br>287. |
| Cupit 3        | the contract of the second and the s | 360.         |
| 1              | 2. Cum diabolus jam misisset in cor.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 611.         |
|                | 3. Omnia dedit ei Pater in manus . 246. 439.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |              |
|                | 19. Amodò dico vobis, priusquam siat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 105.         |
|                | 21. Turbatus est spiritu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Ibid.        |
| Cap.TA.        | 6. Ego sum via, (255.) O veritas, & vita.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 235-         |
|                | 24. Si quis diligit me, sermonem meum servabit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              |
| -3.            | non diligit me, sermones meos non servat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 686.         |
|                | 26. Paraclitus autem Spiritus Sanctus, quem mitt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |
| . *            | ter in nomine meo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 266.         |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ille         |
|                | # 1 # # # # # # # # # # # # # # # # # #                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |

| 1b. Ille vos docebit omnia.                         | 296.          |
|-----------------------------------------------------|---------------|
| 27. Pacem meam do vobis: non, quemodo m             |               |
| ega do vobis.                                       | 260.          |
| Cap. 15. 18. Si mundus vos odit, scitote quia me pr | iorem vobis   |
| odio babuit .                                       | 375-          |
| 19. Si de mundo fuissetis, mundus, quod s           | wum erat,     |
| diligeret.                                          | 360.          |
| 1b. Quia de mundo non estis, sed ego elegi vo.      | s de mundo,   |
| proptered odit vos mundus.                          | 3.52.377.     |
| 24.25, Oderunt, & me., & Patrem meum: fo            |               |
| pleatur serma, qui in lege corum scriptu            |               |
| odio habuerunt me gratis.                           | 357-          |
| Capa 6. 7. Expedit vobis, ut ego vadam.             | 307.          |
| 24. Petite, & accipietis.                           | 344-          |
| Cap. 17. 5. Clarifica me, tu Pater, apud temetipsun | n, clarita-   |
| te, quam habui prius, quam mundus                   | esset, apud   |
| te.                                                 | 578.          |
| 14.16. Non sunt de mundo, sicut & ego non se        | um de mun-    |
| do De mundo non sunt, sicut & ego                   | non sum de    |
| mundo.                                              | 307.          |
| Cap. 18.6. Ut ergo dixit eis: Ego sum: abierunt ret | rorsum, o     |
| ceciderunt in terram.                               | 177-          |
| zo. Ego semper docui in synagoga, & in t            | emplo, quò    |
| omnes Judai conveniunt: & in occultis               | locutus sum   |
| nibil -                                             | 125.          |
| 38. Quid est veritas ?                              | 13 r.         |
| Cap. 19. 30. Inclinato capite, tradidit spiritum.   | 393.          |
| 37. Videbunt in quem transfixerunt.                 | 77•           |
| Cap.20. 1. Venit mane, cum adhuc tenebræ essent, a  | d monumen-    |
| tum.                                                | 29.           |
| 14. Et non sciebat, quia Jesus esset.               | Ibid.         |
| 15. Mulier, quid ploras, quem quæris?               | Ibid.         |
| 1b. Domine, si tu sustulisti eum, dicito mihi       | , ubi posuis- |
| ti eum; & ego eum tollam.                           | Ibid.         |
| 16. Dixit ei Jesus: Maria.                          | 30.           |
| 1b. Conversa illa, dicit; Rabboni.                  | 29.           |
|                                                     | 19. Ubi       |

# Sacra Scriptura.

| 1          | 9. Ubi erant discipuli congregati.            | 471:        |
|------------|-----------------------------------------------|-------------|
|            | o. Pax vobis .                                | 260.        |
| Cap.21.7   | . Quem diligebat Jesus .                      | 295.        |
|            | 5. Que, si scribantur per singula, nec ipsun  | arbitrar.   |
|            | mundum capere posse cos, qui seribendi        | funt, li-   |
|            | bros.                                         | 1.          |
|            | Ex Libro Actorum &c.                          |             |
|            | . D Eplevit totam domum , ubi erant seden     |             |
| 3          | . Apparuerunt dispertitæ linguæ t             |             |
|            | ignis, (283.) * seditque supra singulos       |             |
|            |                                               | 296.519.    |
|            | o. Dies Domini magnus, & manifestus .         |             |
| Cap. 3. 2  | 1. Usque in tempora restitutionis omnium.     | 72.         |
| Cap. 5. 1  | 1. Et factus est timor magnus &c.             | 81.         |
| Cap. 7. 2  | 2. Eruditus oft Moyses omni sapientia Ægyp    | tiorum.     |
|            |                                               | 262.        |
| Cap. 9. 1  | 5. Vas electionis est mihi, ut portet nomen   | meum co-    |
|            | ram gentibus.                                 | 535.        |
| Cap. 10. 4 | 2. Et præcepit nobis prædicare populo, & t    | estificari, |
| •          | quia ipse est, qui constitutus est à Deo J    | udex vivo-  |
| v          | rum, & mortuorum.                             | 55-         |
| Cap.12. 1  | o. Transeantes autem primam, & secundam e     | sustodiam,  |
| _          | venerunt ad portam ferream Et exeunte         | -           |
|            | runt vicum unum : & Petrus ad se rever        |             |
|            | * Nunc scio verè, quia misit Dominus          |             |
|            | suum: Et eripuit me de manu Herodis. (        |             |
| n          |                                               | 648.        |
| Cap. 13. 2 | . Dixit Spiritus Sanctus : Segregate mihi     | Saulum,     |
|            | & Barnabam, in opus, ad quod assumpsi         |             |
| Cap: 14. 2 | 1. Per multas tribulationes oportet nos intra |             |

# Ex Epistola Divi Pauli ad Romanos.

| Cap. 4  | . 18. Ontra spem in spem credidit.               | 209.          |
|---------|--------------------------------------------------|---------------|
| Cap. 8  | . 20. Vanitati enim creatura subjecta est        |               |
| 6       | sed propter eum, qui subjecit eam.               | 61.           |
|         | 21. Quia ipsa creatura liberabitur à servitu     |               |
|         | 30. Quos vocavit, bos & justificavit: (70        |               |
|         | tem justificavit, illos & glorisicavit.          |               |
|         | 32. Quamodo non etiam * cum illo amnia no        | bis donavit?  |
| •       |                                                  | (272.) 280.   |
| 35      | .37. Quis nos separabit à charitate Christi?     |               |
|         | an angustia? an fames? an nuditos?               |               |
|         | lum? an perfecutio? an gladius?                  | Sed in his    |
|         | omnibus superamus.                               | 409.          |
| Cap. 9  | . 8. Non qui filis carnis, bi filis Dei.         | . 585.        |
| Cap.10  | o. 12. Dives in omnes.                           | 682.          |
| Cap. 13 | . 10. Plenitudo ergo legis est dilectio.         | 689.          |
|         | Ex Epistola ad Corinthios 1.                     |               |
| Cap. 1. | . 24. Hristum Dei Virtutem, & Dei Sap            | ientiam. 32.  |
| Cap. 4  | . 2. Whic jam quæritur inter dispensator         | res, ut fide- |
| •       | lis quis inveniatur.                             | 560. Gr.      |
|         | 5. Illuminabit abscondita tenebrarum, 6.         | manifestabit  |
|         | consilia cordium.                                | 96.           |
| 12      | .13. Maledicimur: Blasfemamur.                   | 533.          |
| Cap. 7  | . 29. Reliquum est, ut & qui habent, to          | imquam non    |
| •       | 30. babentes fint : & qui emunt , tamquam        | non possiden- |
| 0       | tes.                                             | 674.          |
| 1       | 31. Præterit figura bujus mundi.                 | .63.          |
| Cap. 9. | 24. Qui in stadio currunt, omnes quidem cu       | _             |
|         | unus accipit bravium.                            | 703.          |
| •       | Ib. Sic currite, ut comprehendatis.              | 704.          |
| Cap.10  | . 4. Bibebant autem de spiritali, consequente eo | spetra.213.   |
| Cap. 12 | . 30. Æmulamini charismata meliora; 🔗            | adbuc excel-  |
|         | lentiorem viam vobis demonstro.                  | 204.          |
|         |                                                  | Cap.13.       |
|         |                                                  |               |

# Sacra Scriptura.

| Cap.13         | .5. Non quærit, quæ sua sunt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 507.                  |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
|                | 13. Major autem borum est charitas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Ibid.                 |
| Cap. 15        | . 10. Abundantiùs illis omnibus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 563.                  |
|                | 1b. Non ego, sed gratia Dei mecum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 702.                  |
|                | 51. Ecce mysterium vobis dico: Omnes quide                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                       |
|                | mus, sed non omnes immutabimur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 68.                   |
|                | 52. In momento, in ictu oculi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 67.                   |
|                | 1b. In novissima tuba.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Ibid.                 |
| * e            | Ex Epistola ad Corinthios 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                       |
| Cap. 3.        | 17. T Bi Spiritus Domini, ibi libertas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 47.4-                 |
|                | 2. Nam & in hoc ingemiscimus, habi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                       |
|                | nostram, quæ de cælo est, superindui cupie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                       |
| 4.             | 6. Nam & qui sumus in boc tabernaculo, ing                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                       |
| •              | gravati Audentes igitur semper, sci                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       |
|                | niam, dum sumus in corpore, perigrinamu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                       |
|                | no .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ibid.                 |
|                | 10. Ut referat unusquisque propria corporis,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | prout gef-            |
|                | sit, sive bonum, sive malum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 67.                   |
| Cap. 6.        | 10. Nibil habentes, & omnia posidentes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •                     |
|                | y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 675.000.              |
| II.            | 13. Cor nostrum dilatatum est Eandem haber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                       |
|                | nerationem , * dilatamini & vo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                       |
| ,              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 203.                  |
|                | 12. Angustiamini autem in visceribus vestris.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                       |
| <sub>r</sub> a | 15. Que conventio Christi ad Belial?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 90.                   |
| Cap. 7:        | 4. Repletus sum consolatione, superabundo gau                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                       |
|                | ni tribulatione nostrà.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 409.                  |
|                | 9. Nunc gaudeo quia contristati estis ad par                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                       |
|                | y. I tan gours in famous in famo some spire so far                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 258.                  |
| Can. 8.        | 9. Propter vos egenus factus est.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 246.                  |
|                | 6. Qui seminat in benedictionibus, de bened                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                       |
| ~h. 4.         | Es metet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 697.                  |
| Canara         | 23. Ministri Christi sunt plus ego.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       |
| oup.ii.        | 1b. In mortibus frequenter.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 539. 545.             |
|                | and the state of t | 539.<br>16. <i>In</i> |
| ŧ -            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | A U . A / P           |

| 26. In itineribus sape.                                                                                 | 533-    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Ib. Periculis fluminum.                                                                                 | Ibid.   |
| 1b. Periculis in civitate In falsis fratribus.                                                          | Ibid.   |
| Ib. Periculis in solitudine.                                                                            | Ibid.   |
| 27. In vigiliis in fame, & siti, in jejuniis                                                            | multis, |
| in frigore.                                                                                             | Ibid.   |
| Cap. 12.11. Nibil minus fui ab iis, qui sunt Apostol<br>12. Signa Apostolatus mei facta sunt super vos- | i: 532. |
| 12. Signa Apostolatus mei facta sunt super vos-                                                         | in omni |
| patientia.                                                                                              | Ibid.   |
| •                                                                                                       |         |

## Ex Epistola ad Galatas.

Cap. 2. 20. VIvo autem, jam non ego; vivit verd in me christus.

Christus.

Cap. 6. 14. Mihi mundus crucisixus est, & ego mundo. 667.

## Ex Epistola ad Ephesios.

| Cap. 4. 7.   Nicuique autem nostrum data est gratia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Jecun-   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 11. Jum mensuram donationis Christi &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | inse de- |
| 11. Commission de de la confirma del la confirma de | Dec      |
| 12. dit quosdam quidem Apostolos, quosdam auto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | m Pro-   |
| phetas, alios verd Evangelistas, alios auten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Pa/to-   |
| res, & Doctores ad consummationem Sancto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | rum      |
| 163, O Doctores ad confunition of the contraction                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Chuif    |
| in opus ministerii, in edisicationem corporis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Corij-   |
| ti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 520.     |
| 9. Quòd autem ascendit, quid est, niss quia &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |
| dit?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 255.     |
| 10. Qui descendit, ipse est, & qui ascendit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ibid.    |
| Compared to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _        |
| 30. In quo signati estis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 278.     |
| Cap. 5. 5. Hoc autem scitote intelligentes, quod * omnis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | avarus,  |
| quod est idolorum servitus, (613.625.) no                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | n babet  |
| handitaton in norma Christi , de Dei                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 627      |
| hæreditatem in regno Christi, & Dei.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 001      |

# Satra Scriptura.

## Ex Epistola ad Philippenses.

| Cap. 1.            | 28. IN nullo terreamini ab adversariis: qui causa perditionis, vobis autem salutis                                                                                        |                        |
|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| Cap. 2.            | 5. Hoc sentite in vobis, quod on the Christo J                                                                                                                            | esu: Qui,              |
|                    | 6. cum in forma Dei effet, non rapinam arb                                                                                                                                |                        |
|                    | 7. esse se aqualem Deo: Sed semetipsum                                                                                                                                    |                        |
|                    | formam servi accipiens Humiliavit se                                                                                                                                      |                        |
| •                  | 12. Cum metu, & tremore vestram salutem e                                                                                                                                 | • 497<br>• peramini    |
| 6                  | · ·                                                                                                                                                                       | 701.                   |
|                    | 25. Necessarium existimavi Epaphroditum fi                                                                                                                                |                        |
|                    | meum, vestrum autem Apostolum.                                                                                                                                            | 537.                   |
|                    | 20. Nostra autem conversatio in celis est.                                                                                                                                | 377•                   |
| Cap. 4.            | 13. Omnia possum in eo, qui me confortat                                                                                                                                  | 702.                   |
|                    | Ex Epistola ad Colossenses 1.                                                                                                                                             | •                      |
| Cap. 2.            | 3. I N quo sunt omnes the sauri sapientia, & absconditi.                                                                                                                  | 3 scientia<br>682.     |
| :                  | Ex Epistola ad Thessalonicenses 1.                                                                                                                                        |                        |
| Cap. 3.<br>Cap. 4. | 5. E forte tentaverit vos is, qui tentat. 3. Hæc est voluntas Dei, santisicatio ve 15. Et mortui, qui in Christo sunt, resurgent 16. Deinde nos simul rapsemur cum illis. | stra. 46.<br>primi.70. |
| B                  | Christo in aera.                                                                                                                                                          | 52.                    |
|                    | Ex Epistola ad Timotheum 1.                                                                                                                                               |                        |
| Cap. 1. Cap. 6.    | 5. Finis autem præcepti est charitas. 9. Fincidunt in tentationem, & laqueum D desideria multa inutilia, que merg                                                         |                        |
|                    | nes in interitum, & perditionem,                                                                                                                                          | 627.                   |
|                    | 10. Radix omnium majorum.                                                                                                                                                 | 614                    |
| ToJ1               |                                                                                                                                                                           | Ex                     |
|                    |                                                                                                                                                                           |                        |

#### Ex Epistola ad Timotheum 2.

Cap. 2. 9. V Eerbum Dei non est alligatum. 121. Cap. 3. 12. V Omnes, qui piè volunt vivere, ... persecutionem patientur. 351.

#### Ex Epistola ad Hebraos.

Cap. 1. 1. Multifariam, multisque modis olim Deus loquens
Patribus in Prophetis. 535.
Cap. 4. 13. Omnia nuda, Saperta sunt oculis ejus. 460.
Cap. 6. 4. Impossibile est eos, qui semel sunt illuminati, gusta5. verunt etiam donum cæleste .... bonum Dei verbum.,
6. virtutesque sæculi venturi, opprolapsi sunt; rursus
renovari ad pænitentiam. 701.

### Ex Epistola Divi Jacobi.

Cap. 1. 8. VIr duplex animo.

Cap. 2. 3. VEt intendatis in eum, qui indutus est veste præclara, & dixeritis ei: Tu sede hic benè.

Ib. Pauperi autem dicatis: Tu sta illic, aut sede sub scabello pedum meorum.

Ibid.

4. Fatti estis judices cogitationum.

Ibid.

### Ex Epistola Divi Petri 1.

Cap. 2. 9. VOs autem genus electum. 79. Cap. 5. 8. V Tamquam leo rugiens, circuit quærens quem devoret. 684.

Ex Epistola Divi Petri 2.

Cap. 2. 14. O Culos habentes plenos adulterii, & incessabilis delicti ..... cor exercitatum avaritià habentes,

\* maledictionis filii. (585.) 366.

Cap. 3. 7. Igni reservati in diem judicii. 62.

Ex

## Sacra Scriptura.

# Ex Epistola Divi Joannis r.

| Cap. 2. 16. O Mne, quod est in mundo, concup<br>nis est, & concupiscentia oculor  | viscentia car-                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| nis est, & concupiscentia oculor                                                  | rum, & su-                        |
| perbia vita.                                                                      | 65.366.                           |
| 17. Et mundus transit, & concupiscentia e                                         | jus. 65.                          |
| Cap. 3. 10. Filii diaboli.                                                        | 570.585.                          |
| Cap. 4. 14. Pater misit Filium suum Salvatorem m                                  |                                   |
| 16. Qui manet in charitate, in Decomanet                                          |                                   |
| 19. Nos ergo diligamus Deum, quoniam D                                            | eus prior di-                     |
| lexit nos.                                                                        | 265.                              |
| Cap. 5. 19. Et * mundus totus in maligno positus est                              | . (364.367.)                      |
| 10 1 - 1 1                                                                        | 54-                               |
| Ex Epistola Divi Judæ.                                                            |                                   |
| 12. A Rhores autumnales, infructuose,                                             | bis mortue,                       |
| A Rhores autumnales, înfructuose, (107.) eradicate.                               | 171.                              |
| Ex Libro Apocalypsis.                                                             |                                   |
| Cap. 1. 4. Qui est, qui erat, & qui venturus<br>8. Q Ego sum Alpha, & Omega; pris | est. 187.                         |
| 8. Ego sum Alpha, & Omega; pri                                                    | ncipium, O                        |
| finis.                                                                            | 440.                              |
| 13. Pracinctum ad mamillas zona aurea.                                            | 530.                              |
| 15. Sicut in camino ardenti.                                                      | Ibid.                             |
| 16. Et habebat in dextera sua stellas.                                            | 425.                              |
| Cap. 2. 22. Ecce mittam eam in lectum.                                            | 415.                              |
| Cap. 3. 7. Claudit, & nemo aperit.                                                | 617-                              |
| 16. Quia tepidus es, & nec fregidus, nec                                          |                                   |
| cipiam te evomere ex ore meo. (680.)                                              | 90.679.                           |
| Cap. 4. 3. Et qui sedebat similis erat aspectui lapid                             | dis jaspidis,                     |
| es larding. Or iris eral in circuita                                              |                                   |
| & sardinis: O iris erat in circuitu                                               | sedis similis                     |
| visioni smaradignæ.                                                               | 457-                              |
| visioni smaradignæ.<br>6. Et in conspectu sedis tamquam mare vitr                 | cum simile.                       |
| visioni smaradignæ.<br>6. Et in conspectu sedis tamquam mare vitr                 | 457.<br>cum simile.<br>4.323.460. |

| Ton 6 .    | Et aut falal at Committee . Lakal at mes                                       |                |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------|----------------|
|            | 2. Et qui sedebat super illum, babebat arc                                     |                |
| 12.1       | 13. Sol factus est niger tamquam saccus cili                                   | cinus: O-lu-   |
|            | na tota facta est sicut sanguis: & stell                                       | la de calo ce- |
|            | ciderunt super terram.                                                         |                |
| Cap. 7. 0  | 9. Vidi turbam magnam, quam dinumerar                                          |                |
| Cape 10    | rat, exomnibus gentibus,stant                                                  |                |
|            |                                                                                |                |
| Can        | num.                                                                           | 196.           |
| Cap.10.    | 10. Et accepi librum O devoravi illum                                          |                |
| •          | ore meo, tamquam mel, dulce: & cui                                             |                |
|            | eum, amaricatus est venter meus.                                               |                |
| Cap. 12. 1 | 1 . Signum magnum apparuit in Cælo : * M                                       | ulier amista   |
|            | Sole, (425.) & Luna sub pedibus eju.                                           | s, O in ca-    |
|            | pite ejus corona Stellarum duodecim.                                           | 17.            |
| Cap. 18. 1 | 12. Merces auri, & argenti, & lapidis p                                        |                |
|            | 13. 6 by f, & purpure, & ferici 6                                              |                |
|            | 14. rhedarum & omnia pinguia, & pra                                            |                |
|            | 8. runt à te & clamaverunt videntes lo                                         |                |
| •          | •                                                                              | 64.            |
| Canaa      | ejus.                                                                          |                |
| Cap.20.    | 12. Et libri aperti sunt: & alius liber ape                                    | rius ejt, qui  |
|            | est vitæ: * & judicati sunt mortui e<br>scripta erant in libris, secundum oper | ex bis, que    |
| •          |                                                                                |                |
| _          |                                                                                | 2. 101.) 83.   |
| Cap.21.    | 2. Et ego Joannes vidi sanctam civitatem                                       |                |
|            | cendentem de cælo à Deo, paratam,                                              | icut: sponsam  |
| ,          | ornatam viro suo.                                                              | 371.           |
|            | 16. Et longitudo ejus tanta est, quanta 🔗 i                                    |                |
|            | mensus est arundine aurea per stadia d                                         | uodecim mil-   |
|            | lia.                                                                           | 204.           |
| 9 / -      | •                                                                              |                |





#### INDICE

Do que se contem neste Terceyro Tomo.

#### A



Brabai. Em tres dias fez o caminho, que era jornada de hum sò. E porque ? 209. Abfalai. Dizem delle alguns Rabinos, que nao tinha hum sò, senao tres coraçoens.

Achab . Porque foy julgado pelo peor homem de todos feos antepassados . 146.

Aguia. Porque entre as mais aves era a excluida por Deos do Sacrificio. 680.

Alexandre Quando se considerava filho dos deoses, entao emprendia, e se animava às mayores facanhas, 586.

Amor. Naó ha amor puramente humano, que chegue a dar o coração. 269. &c. O amor mais cego, que houve no Mundo, foy o de Saníaő para com Dalila. E porque ? 271. He muyto natural ao amor o fer dadivolo. 274. Modo, com

que o pintavao os Antigos. Ibidem. Platao o fez filhade. Jupiter, e de Penia, deosa da pobreza. E porque? Ibidem . Como pintou Jonathas a David o amor, que lhe tinha. Ibid. Amar a quem me ama, he divida, e obrigação; amar porèm a quem me aborrece, e offende : ifto sò he fineza, e excesso de amor. 291. Hum amor sò com outro amor se paga. 295. O amor para com Deos não se compadece com o amor proprio . 296. Ha de mostrar-se nas obras. 207. Nao achava S. Filippe Neri fer possivel, que hum homem, crendo em Deos, pudesse amar outro objetto fora delle. 298. Ha hum amor, que he verdadeyro odio; e hum odio, que he verdadevro amor. 354. O amor de Deos faz não fentir qualquer trabalho, por grande que feja . 405. Faz fentir no mesmo, que se padece, recreação, e allivio. 406. &c. He em certo modo tyranno, que martyriza, e inventa tormentos, com que matta . 411. Fazem-se porem appeticiveis estes tormentos, e esta morte. 418. 419. He inexcrutavel em fuas obras o Amor Divino . 464. He superior a todas as leys. Ibidem . 465. Não hade o nosso amor para com Deos ser dividido. 564.680. Qual deve fer o das Religiofas, Espofas de Christo, para com seo Divino Esposo. 679. &c. Quam necessario he o Amor de Deos para huma alma se guardar a fi mesma. 685. Não he menos necessario para a observancia de seos Preceytos. 686. Quanto facilita, e suaviza esta observancia o mesmo Amor. 687. &c. Porque poz Deos per primeyro Preceyto do Decalogo o do feo Amor, quando parece devia fer o ultimo. 688. 680. Não pode haver Amor de Deos fem a observancia de seos Preceytos - nem pode haver efta observancia sem aquelle Amor. 692.

Apostolo. Qual he o simal, e argumento de verdadeyro Apostolo? 532. Assi como houve Apostolos de Christo S. N., assi

os houve tambem do Padre Eterno, e do Espirito Santo. E quaes forao. 535. Tem os Bispos a mesma dignidade, e o mesmo lugar, que os Apostolos. 537. Bispo, e Apostolo

fao nomes synonymos na Escrittura . Ibidem .

Armas . O costume , que havia entre os antigos soldados detrazerem escrittos nas suas armas os nomes dos Varoens mais afinalados em proezas militares. 42. Haō-fe de confervar fempre as armas, que servirao às vittorias. 606. O mesmo fe ha de observar nas espirituaes. Ibidem.

Assumpção da Senhora . Vide Maria .

Altros. Forao hum final, que Deos poz no Mundo, da luz, que nelle havia de communicar aos homens o Nome de Maria . 15. &c. Porque, produzindo a Terra os animaes, e as plantas; e a Agoa as aves, e os peyxes; não produzio tambem o Ceo o Sol, a Lua, e as Estrellas? 18. &c. O Eclypse, que padecerão todos os Aftros no dia do Juizo; e o motivo delle . 58.59.

Avarento. Sao os Avarentos, como os Accaronitas. Idolatras, e estereis. 613. Tem ao Demonio na alma. 615. Tudo, o que tem, querem para si; nada para os outros, 116. Nao ha diligencias, que possao fazer-lhes abrir a bolfa, 617. He a sua bolsa como a de Judas. 618, Sò a abrem para receber ; nunca para dar . 619. He o Avarento o peor de todos os peccadores. E porque? 620. &c. He Idolatra, que tem por Deos o feo ouro . 621.623. &c. Quanto geral he nos homens o vicio da Avareza. 625. Os dannos, que traz comfigo àquelles, em quem domîna. 627.

B Alangar. Quanto he aguda a Espada da Divina Justiça, e quam assidadas as suas Balanças. 98.99. Battista. Sendo tantos os perseguidores do Battista, nemhum so houve, que fizesse as suas partes, 117. So Christo foy o defenfor da sua innocencia. Ibidem. Por todos os . prin-

principios foy injusta a prisao do Battista. 118. Não podia fer preso, pello que disse. 119. &c.-Nem pelo modo, com que o disse. 123. &c. Nem pela pessoa, a quem o disse. 128. &c. Era tocha ardente, e luminosa, que ardia para si, e luzia para os outros. 127. Desejando muyto os Fariseos calunniar as obras do Battista, nao acharao huma so, em que pòr a bocca. 138. Como nao podiao condennar o que fazia; condennarao-no pelo que nao fazia. Ibidem. A injustica desta condennação. 139. Foy perseguido, e preso, porque era Justo, e Santo. 140. Por nao fallar, nem ver a Herodias, a não reprehendeo a ella, senão a Herodes. 149. A por-se no Carcere do Battista, como se estillava em algumas Nacoens, hua taboleta, que dissesse a causa da sua prisao; qual seria a Inscripção della? 151. A semelhança do Battista com Christo na causa da sua morte. 153.154. A Interpretação do Nome Buttista. 152. A reposta, que deo à pergunta, Tu quis es; e a que dariao muytos, a fazerse-lhes a mesma pergunta. 162. 163. Podendo dizer de si muyto, sò disse, que nao era. Ibidem.

Beneficio. Havemos de dar a Deos conta de todos os beneficios, que delle recebemos. 84. &c. Fazer o beneficio a quem se mostra ingrato, realça mais o mesmo beneficio. 291. Nao ha, com que correspondello. Ibidem. Porque o beneficio do Mannà se julga o mayor dos que sez Deos ao seo

Povo? 293.

Bens. Dos bens da Igreja nao sao Senhores, senao sò dispenseyros, os que os lograo. 504. Quanto he dissicultosa, e rara a siel administração destes bens. 506. Delles pòde o Ecclesiastico gastar comsigo o que he preciso à sua pessoa. 509. Os bens, que o Mundo tem por taes, julgao-se segundo a luz, a que se vem. 510.511.

Bolessão. Trazia sempre comsigo hum retratto de seo pae. H

a que fim . 586.

Ameleao. As suas propriedades. 132. Symbolo dos li-songeyros. Ibidem.

Caminho. São os caminhos de Deos muy differentes dos caminhos dos homens: mas não he a differença, a que se cuyda. 192. Os caminhos de Deos são muyto largos, muyto amenos, e deleytaveis. 193. Ainda os atalhos, que nos outros caminhos são estreytos, nos de Deos são muy largos, e espaçosos. 194. &c. Sao como a luz, quando nace, ecrece. Ibidem. A multidao dos que sem numero vao pelo caminho de Deos, mostra bem o quam largo seja o mesmo caminho. 196. Mostra-o também a experiencia dos que por elle caminhao. 197. &c. Mostra-o juntamente a razao. E qual esta seja . 201. &c. Como concorda dizer-se o caminho de Deos largo com o dizer delle Christo, que he estreyto? 205. &c. Nao vai o aperto, do caminho; vai dos caminhantes . 206. &c. He o caminho de Deos juntamente largo, e estreyto; assi como outro qualquer caminho se faz ao mesmo tempo breve, e comprido. 208. Porque fez Abrahao em tres dias o caminho, que era jornada de hum sò; e Jonas em hum, o que era jornada de tres? 209. Sendo o caminho, que faziao os Israelitas para a Terra de Promissão, chevo de todas as cómodidades, em que estava o motivo da queyxa, que todos tinhao da jornada? 213. &c. O meyo de fe achar o caminho de Deos dilatado, he dilatar-se o coração do que caminha. 216. 202. &c. Os caminhos do Mundo, esses são os verdadeyramente apertados, e estreytos. 220. &c. Sao caminhos de si trabalhosos. 221. O caminho de Deos parece apertado antes de se andar: o do Mundo, depoes de se andar, entao se conhece estreyto. 224. Ninguem chegou ao fim dos caminhos do Mundo, que se não arrependesse de os ter andado. 225. A confissao, que fizerao do seo erro, e enganno todos os seos caminhantes. 227. A To.III. 000

razao, porque os caminhos do Mundo, em quanto se andao, parecem largos, e sò depoes de andados se conhecem estreytos. 228. Figura expressa dos que vao pelo caminho do Mundo, sorao os Egypcios indo em seguimento dos Israelitas pelo Mar vermelho. 229. &c. Os conselhos, que devem tomar, os que se achao em hum, e outro caminho; no de Deos, e no do Mundo. 233. Os caminhos, que devem

fazer, os que professão o Estado religioso. 664.

Carlos S. A differença entre S. Carlos Borromeo, e os Servos do Evangelho em receber o premio, e os favores de seo Senhor. 481. A causa desta d'sserença. 482. Sendo os mais Servos fièis em pouco, S. Carlos o foy em muyto. Ibidem. Qual foy este pouco, e este muyto de huma, e outra sidelidade? 485. As honras, egrandezas, que teve S. Carlos, tanto por nacimento, como por fortuna. 486. A estimação, que tinha em Roma, e fòra della de todos os Reys, e Monarcas. 487. A humildade do Santo no meyo destas grandezas, e estimaçoens. 488. O quanto realçou nelle esta humildade, sendo Grande por nacimento . 496. &c. Duas horas antes de amanhecer, appareceo sobre a camera, emque naceo, hum grande resplandor. 499. Como conservou Carlos toda a vida esta luz do Ceo. 502. 503. O que faz mais admiravel esta conservação. Ibidem. As riquezas, e bens, que logrou, assi Ecclesiasticos, como patrimoniaes. 504. 507. Como huns, e outros distribuhia aos pobres. 505. 507. Em hum sò dia, e em poucas horas delle deo de esmolla cem mil Cruzados. Ibidem. Achava-se muytas vezes, elle, e a sua familia, sem terem que comer, por se haver dado tudo aos pobres. 508. Compara-se a providen-. cia de Carlos para com os pobres, com a de Christo para com seos Apostolos. Ibidem. Foy S. Carlos Servo mais que fiel. Ibidem, &c.

Carlos V. A resolução de Carlos V. e o motivo della . 495.501. Christo. O modo, e differença, com que se havia Christo, reprehendendo os peccados publicos, e os secretos. 124. 125. Aquelle Trono de Sassiras, em que appareceo Deos a Eze-

Ezechiel, era Figura do presepe, em que Christo naceo : 23 64 A proporção, que tinha com o presepe o Trono, e com as Saffiras os pannos, em que appareceo envolto . 237. As mudancas, que no Mundo fez Christo com seo Nacimento, Ibidem. Depoes de Christo nacer, os pobres são, os que abundao : e os ricos, os que necessitao . 230. &c. O ter muyto dos ricos, he ter muy pouco, e nada; e o ter pouco dos pobres, he ter muyto, e ter tudo. 241. &c. O como fe verificao eftas propofiçõens. 244. &c. Ha-fe Christo com os pobres, como o Eterno Pae se houve com elle. 246. Com o Nacimento de Christo as exaltaçõens converterao-se em abatimentos, e os abatimentos em exaltaçõens. 248. Já não fobe, quem fobe; fobe quem dece: e dece quem fobe. Ibidem &c. As razoens destas mudanças, ou destas trocas. 253. 255. 256. A morte, que Christo padeceo na Cruz, foy mais por forca do amor, que dos tormentos. 391. &c. O motivo mais efficaz, que Christo tinha para emprender as obras mais fantas, e herovcas, era o ouvir-se nomear, e o considerar-se Filho de Deos. 576. &c. As calidades, e prendas, que tem Christo, como Esposo das almas, para ser de todas preferido no feo amor. 682.

Confissai. Confessor. Quanto impede o Demonio o remedio da Confissa . 628, Principios, por onde as Confissens, ou se não fazem, ou deyxão de ser interras. 630. O peccado, que se diz na Confissa, he da parte do Penitente, como se se nao differa; e da do Confessor, como se se nao ouvira. 631. &c. O pejo, e confusao, que o Demonio tira ao cometter o peccado, restitue-o à Confissa delle . 634. 635. O como se devem trocar os tempos deste pejo, e confusão; e os dannos, e perigos do contrario, 636, 637. Não fahe o Demonio, nem o peccado, da alma, quando a Confissa fe faz de repente, e sem o devido Exame, 628. Para as Confissoens não se hão de buscar Confessores, nem pouco intelligentes, nem muyto faceis. 641. &c. Nem huns, nem outros fervem para lançar tora de huma alma ao Demonio por meyo da Confissa . Ibidem . Confessores , que com pouca 000 2 in-

intelligencia ouvem da Confissa, sao Confessores, que ouvindo nao ouvem . 644. Os que sao muy faceis em absolver, ordinariamente absolvendo nao absolvem . 646. O poder de absolver representou-o Christo nas Chaves, que entregou a S. Pedro. E porque ? 647. Confessor, que sabe esquadrinhar bem a conciencia do Penitente, e o ajuda à Confissao inteyra de suas culpas, bem se pode ter por hu Anjo do Ceo. Ibid. &c.

Congregação, Congregado. He sinal de Predestinado ser hum chamado de Deos à Congregação: e sinal de Reprobo o deyxalla, depoes de chamado. 81. Hum sò Congregado, que se perca, basta para fazer tremer a Congregação toda. Ibidem. A protecção, e amparo, que do Ceo tem Maria Santissima de todos os Justos, he muyto especial, e particular para os Congregados. 338. &c. São estes os principaes em celebrar sua gloriosa Assumpção. 340. O amor, e inclinação, que o Espirito Santo teve sempre para as Congregaçõens, e para os Congregados. 470. &c. O como imitou S. Filippe este amor no Instituto da Congregação. 472. Porque sundana Congregação. 472. Porque sundana Congregação.

dou a Congregação sem Votos. 473. &c.

Coração. A semelhança, que tem com o Mar o coração humano. 95. 460. Foy figura sua aquelle Mar de vidro, que vio S. Joao no seo Apocalypse. 96. Os apertos do caminho de Deos todos nacem de se lhe apertar o coração a quem por elle caminha. 208. Donde o remedio, para o caminho ser largo, he tomallo com coração dilatado. 202. 216. He o Espirito Santo o Coração de Deos. 268. Não ha amor puramente humano, e de humas creaturas para com outras, que chegue a dar o coração. 169. &c. So esta fineza se acha por força da Graça no amor para com Deos. 276. Com nenhua das muytas finezas, que obrou a Alma Santa com seo Divino Esposo, se deo este por satisfeyto, senao quando lhe chegou a dar o coração. Ibidem &c. A razão, com que Deos nos pede o coração; e a sem-razão, com que lho negamos. 282. Omesmo foy dar o Divino Esposo o seo coração à Alma Santa, que dar-lhe esta o seo. 284. As queyxas, que

dava

dava S. Filippe Neri a Deos, de que para o amar lhe desse hum sò coração, e esse tao pequeno. Ibidem. Tres coraçõens considerarao alguns Rabinos em Absalao. 285. He o coração humano como a Agulha de marear. E em que esta a semelhança. Ibidem. Sò em Deos acha descanço. Ibidem. O que succedeo com o coração de Germanico, pado Gram Caligula. 299. O coração, em que Deos assiste, faz-se insensivel a todo tormento. 398. &c. Não ha cousa mais escondida ao conhecimento do homem, que o coração de outro homem. 450. Onde o coração he dobrado, ainda he mais difficultoso este conhecimento. 451. Sò Deos o conhece, e esse he o sinal da sua Divindade. 452.

Creaturas. Todas se armarão contra os homens no dia do Juizo. 61. A vingança, que delles haveriao tomado muyto d'antes, a nao as ter reprimido, e represado a Misericordia

de Deos., Ibidem..

# D

Emonio. Foy necio no modo de tentar a Christo no Deserto. 569. Quaes forao as suas necedades. 570. &c. Costuma dar pedras em lugar de pao a seos filhos, e quaes estes sejao. Ibidem. O habito, e trage, em que chegou a tentar a Christo . 572. Chamou-lhe nesta occasiao o Evangelista Tentador por Ironia. E porque, quando elle o he por Antonomasia? 173. Outras necedades do Demonio nas mesmas tentaçõens. 576. 588. 599. Circunstancias, que mais exagerao a necedade do Demonio na primeyra tentação de Christo. 579. 5802 O quanto se contradizia, e implicava na semelhança, que pretendia ter com o Altissimo. 581. Como fazia contra a sua mesma pretenção a Escrittura, que allegou a Christo no Deserto. 588. &c. Foy digno de riso nesta sua allegação. 581. 592. Demonio, que possue huma alma, he peor, que todos, os que possuem o corpo. 609. Os nomes, que derao certos Demonios no Exorcismo

Demonios da Quaresma: e quaes elles sejao. 628. 634.

Deos. O estar Deos em huma alma a saz insensivel aos mayores tormentos. 390.395. &c. A razao desta insensibilidade. 398. &c. O ser Christo, e o ouvir-se nomear Filho de Deos era o motivo mais essicaz, para emprender as obras mais portentosas, e santas. 576. &c. A mesma consideração de sermos filhos de Deos por adopção, como Christo por natureza, nos deve obrigar a não sazer obras indignas de tao alta siliação. 583. &c. A que sim poz Deos em nos a sua Imagem na nossa Creação. 586.

Dignidades. Comparao-se à sombra. E porque? 500. Despreza as Dignidades do mundo, quem attende à luz do Ceo. Ibidem. 501. Quanto a Dignidade he mayor, e o lugar della mais alto, tanto he mayor o perigo de cahir. E por-

que? 503.

Dispenseyros. Dos bens da Igreja não são Senhores, senão mèros dispenseyros, os que os logrão. 504. Quanto he dissicultosa a fidelidade em semelhantes dispenseyros. 506. Por isso mesmo, que he tanto dissicultosa, se saz tão rara. Ibidem. Pode-se buscar entre muytos dispenseyros hum, que o seja; assi como entre muytos homens buscava Diogenes hum, que o sosse a lbidem. Achao-se muytos destes dispenseyros menos escrupulosos na materia, do que nella erao os Fariseos. Ibidem. Não he contra a sidelidade, e obrigação dos dispenseyros de bens Ecclesiasticos, gastarem comsigo dos mesmos bens, o que he preciso às suas pessoas.

# E

Endemoninhado. Ha muytos Endemoninhados, sem se saber, que o são. 608. Os Endemoninhados d'alma são de peor casta, que os do corpo. 609. De Endemoninhado a Demonio vai muy pouca disferença. 611. Os nomes, que em certo Endemoninhado derão os Demonios. 612.

Escrit-

Escrittura. Quanto era contraria ao mesmo intento do Demónio a Escrittura, que allegou a Christo no Deserto. 588. &c. Fez-fe digno deriso nesta súa allegoação. 591. 592. Porque comparou S. Ambrosso a Escrittura Sagrada na bocca de hum necio. à escrittura mas de thum mesmo. ₹ libó.

Elpirito Santo. Não se communica, senão por mevo, eintercessão de Maria Santissima . 264. Foy mayor excesso, e mavor fineza do Amor Divino dar-nos a Pessoa do Espirito Santo, que a do Filho. E porque ? 266, &c. He o Espirito Santo o Coração, e o Amor, com que Deos fe ama a fi, e com que nos ama a nos . 268. Porque so o Espirito Santo se diz por Excellencia, e Antonomafia Dadiva, e Dom de Deos, e não o Filho ? 272. No Espirito Santo consummou o Amor de Deos tudo, o que pelo Filho, e no mesmo Filho tinha. principiado dar aos homens. 278. Foy o Sello, que Deos poz a todas as fuas obras . 270, &c. Sò entao achou o Amor de Deos descanço, quando se deo a si mesmo. 281. A mavor fineza, que se chegou a fingir no amor profano, chegou a pòr em praxe o Amor Divino . 283. Dar-nos o Eterno Padre ao Espirito Santo, depoes de nos ter dado o Filho, he circunftancia, que faz fer mayor, e mais excessiva esta fineza. 287. E porque ? 288. &c. Em nos dar Deos o Espirito Santo obrou huma fineza, que não pode caber no entendimento dos homens, nem lhes pode vir à imaginação, 200. O Mannà vindo do Ceo figurava ao Espirito Santo baxando à Terra. 204. A inclinação, e amor, que mostra o Espirito Santo às Congregaçõens, e aos Congregados, 470, &c. Exemplo. O Exemplo dos bons faz mais aggravante a malicia

dos mãos . 1464.

#### F

Estas. Quaes saő as boas sestas, que nos havemos de dar mutuamente no tempo dellas. 258. &c. As que deo Christo a seos Dicipulos, e as que se costumavaó dar entre se He-

\*Hebreos . 260. Não se hão de dar, como as dà o Mundo. Ibidem.

Filippe Neri. Queyxava-se a Deos de que para o amar lhe desse hum sò coração, e esse tão pequeno. 284. Não achava fer possivel, que hum homem, crendo em Deos, pudesse amar outro objetto, que nao fosse Deos. 298. Quiz o Senhor mostrar pelo Sol a grandeza deste seo Servo, como o Sabio com o meimo Symbolo lhe intentou mostrar a sua. 424. O como se fez esta demostração. 425. A interpretação do Nome Filippus . 426. A do Cognome Neri . 431. Afsi como as tres Divinas Pessoas se empenharao em sazer ao homem Imagem sua no ser da Natureza, assi se empenharao em fazer a S. Filippe hua Imagem sua no ser da Graça. 429. &c. Poz Deos na mao de S. Filippe a sua Omnipotencia, para obrar maravilhas com a singularidade, com que elle as obra. 433. &c. Onde Filippe punha a mao, punha Deos a virtude. 434. Era mao medicinal. Ibidem. O modo, com que obrava os seos milagres, era dizendo, que assi o queria, e que assi o mandava. 435. &c. Este mesmo modo de obrar he proprio de Deos, e argumento da sua Omnipotencia. 437. &c. As Chaves da Vida, e da Morte, que Deos reservou a si, fiou-as sò de S. Filippe. 440. 441. Dava a vida, e a morte, quando, e como lhe parecia. Ibidem. Casos, que comprovao esta verdade. Ibidem, &c. Em conhecer os segredos do coração humano não teve semelhante S. Filippe Neri. 454. Casos, que arrestao a singularidade deste conhecimento. 455.&c. Como se havia com os Penitentes, que lhe encubriao os peccados na Confissao, e com os que delles se esqueciao. 456. As semelhanças de S. Filippe Neri posto no seo Confessionario com aquelle enigmatico Homem, que vio S. Joao, segundo refere no Capitulo Quarto do seo Apocalypse. 457. &c. Equivoca-se Filippe com o Filho de Deos no conhecimento do coração humano. 461. Era inexcrutavel o amor de S. Filippe em suas operaçõens. 466. Erao fora de toda a ley os seos excessos. Ibidem, &c. Imitou o amor de Deos no Inflituto da Congregação. 472. &c. Porque a. tun-

fundou sem Votos? 473.474. A devoção da Rainha N. S. e da sua Predecessora a S. Filippe Neri. 478. O quanto estima

o Santo esta devoção. 479.

Fogo. Serà, o que no dia do Juizo fara mais sua a vingança das offensas, que se fizera o contra o seo Creador. 62. O estrago, e assolação, que farà no Mundo todo. Ibidem, &c. Porque, fazendo Moyses na Creação do Mundo menção dos mais Elementos, so do Fogo a não sez ? 135. O da fornalha de Babylonia porque, não queymando os que estavão dentro da mesma fornalha, abrazou aos que achou sora della? 395. &c. O do Inferno todo he ardor, nada luz. 404.

Francisco. Foy S. Francisco de Sales hum tal Servo, que valeo por muytos. 514. &c. 546. Communicou-lhe o Senhor juntos todos os Talentos, que repartio com os mais Servos. 518. O modo, com que se fez esta communicação. 521. &c. Foy Patriarca, Profeta, Evangelista, e Doutor. 525. 526. Foy Apostolo. 527. O muyto que padeceo, principalmente de Hereges, pela pregação do Evangelho. 530. &c. 540. Combinao-se os trabalhos de S. Francisco de Sales com os de S. Paulo. 533. Foy Apostolo de todas as tres Divinas Pessoas. 536. Admiravel visão, e extase, que teveno atto da sua Sagração. Ibidem. Foy Martyr, e mais que Martyr. 539. &c. Qual foy o tormento do seo martyrio. 542. As occasioens, que buscava de morrer. Ibidem. As que os Hereges buscavao, para o mattar. 540. O excesso do tormento, que padecia em não dar a vida por Christo. 543. Era por Antonomasia o Amado de Deos. 547. E esta mesma a razao, e a prova de ser do mesmo Deos tao favorecido entre os mais Servos . 548. Vendo-se S. Francisco de Sales com os multiplicados Talentos de todos os mais Servos, multiplicou-se a si, e sez-se muytos, para servir por todos a seo Senhor. 549. &c. As mostras, que deo no seo nacimento desta sua multiplicação. Ibidem &c. Como Deos quiz fazer fingular o dia do seo nacimento, por se haver elle de fazer muytos em seo serviço. 551. &c. De tal sorte se multiplicou, para servir a Deos, que a cada hum se dava todo, To.III. Ppp epa-

e para todos se sez tudo. 555. Confirma-se esta verdade do muyto, que obrava. 556. &c. O numero dos Sermoens, que fez, e dos Hereges, que converteo. Ibidem. Os muytos, e admiraveis Livros, que compoz, e a estimação, que tiverao. 557. Não sò cultivava a sua vinha, senão também beneficiava as dos outros, colhendo abundante frutto de todas. 558. O que faz mais prodigiosa a abundancia deste frutto. 559. De S. Francisco de Sales parece sallou David no Psalmo Noventa, e hum . 560. O trono de Gloria, que se lhe vio preparado no Ceo. 561. Representava-se naquelles quatro Espiritos, que tiravao pela Carroça, que vio Ezechiel . 562. Computa-se o numero dos muytos, em que semultiplicou S. Francisco de Sales . 563. Regeytou de Henrique IV. outro Bispado mais opulento; e de Leao XI. o Cappello de Cardeal . 566. Sempre trazia na bocca: Viva-JESU. 568. Não podia sopportar muytas vezes a abundancia da Graça, e consolação espiritual, que sentia. Ibidem.

# G

Caria. Não se adquire a do Ceo, senão por meyo de tribulaçõens, e trabalhos. 405. Quaes são os caminhos, que conduzem as almas à gloria do Paraiso. 664.

Gostos. Com o nacer Deos no Mundo se converterao os pezares em gostos: e em alegria, e gloria toda a tristeza. 259. Dao gosto, e recreação os trabalhos, aquem tem amor de Deos. 406. &c. Não são os gostos desta vida, para quem

tem os olhos na eterna. 510.511.

Graça. Devem as nossas obras corresponder à Graça, que para ellas recebemos. 92. Nao nos havemos de metter nos perigos, confiados na Graça de Deos. 590. Nao nos prometteo a sua Graça, e o seo auxilio, quando nos mettemos nas tentaçõens, senão quando ellas nos acomettem a nos. 594. &c.

# H

Tomem. Nada foy de passado. 165. &c. Hearvore sem raizes. 167. &c. Não ha homem de tão baxa estera, que não presuma ser mais, que os outros. 168. Antes quanto he mayor o abatimento, tanto he mayor a presunção. 171. Não sò de passado soy nada o homem; também he nada de presente. 174. &c. He estatua mais arriscada, é de menos estabilidade, que a de Nabuco. E porque? 175. O pouco sundamento, que tem hum homem para dizer: Eu sou. 176. En sou ditto com verdade he muy poderoso. 177. Se o homem soy nada de passado, e he nada de presente, ainda ha de vir a ser menos que nada, de suturo. 180. &c. Exemplo, e simile, que mostra bem esta verdade. 181. Porque creou Deos ao homem à sua Imagem, e semelhança. 586.

Honra. Desprèza as honras do Mundo, quem attende à luz

do Ceo. 500. 501.

Humildade. He facil naquelle, que por nacimento, e por fortuna jà he humilde; muyto difficulto sa porèm, e muyto rara em quem por hum, e outro principio he estimado, e-Grande. 489. &c. Realça muyto mais a humildade, e faz-se mais admiravel naquelle, em quem a Grandeza he mais por nacimento, que por fortuna. 496. &c.

# I

Magem. O sim, para que poz Deos em nos a sua Imagema na nossa Creação. 586. Era costume entre os Romanos trazerem pendentes ao peyto as imagens de seos paes. E paraque? Ibidem. O mesmo se resere de Boleslão, Quarto Rey de Polonia. Ibidem.

Joseph. Hum sò Joseph valeo por todos os filhos de Jacob.
515. Foy o mais crecido nos favores, o mais aventajado

nas bençaos, e o mais amado de Jacob. 548.

Ppp 2 Jui-

Juizo final. Toda a creação do Mundo foy jà huma representação muda do seo Juizo final . 51. &c. Qual foy o fim desta representação? 54. Em todas as Idades do Mundo lhe propoz Deos sempre os horrores do seo Juizo. 55. O Eclypse, que neste Juizo padecerão os Astros, e o motivo delle. 58. 59. A vingança, que tomarão então dos homens as creaturas todas . 61. A que tomarà especialmente o Fogo . 62. &c. Porque chamou S. Pedro ao dia do Juizo final, tempo de restituição? 72. Quaes são as que se hão de fazer naquelle dia. Ibid. O temor, e medo, que occuparà os coraçõens nas vizinhanças do Juizo,73. Quanto serà mayor este medo, e temor nos coraçõens dos impios.74. Apparecerà naquelle Juizo arvorado o Estandarte da Cruz, e todos os mais Instrumentos da Paxao de Christo. 75. A separação, que nelle se farà de bons, e mãos . 76. &c. A que se fará entre os Catholicos . 78. Entre os Sacerdotes. 79. Entre os Religiosos, e Religiosas. 80. Os Livros de Contas, que se hao de abrir naquelle Juizo, quaes são. 83. A conta, que havemos de dar por elles de todos os beneficios, que Deos nos fez. 84. &c. A que se. nos ha de pedir, ainda das obras boas, que fizemos. 89. &c. A que se nos hà de tomar de todas as màs. 94. &c. Ainda as mais leves hao de vir à conta neste Juizo. 98. A mayor terribilidade do dia do Juizo, e que por Antonomasia o saz terrivel, he serem manifestas a todos as culpas de cada hum. 100. A Sentença, que entaő proferirà o Supremo Juiz a favor dos bons. 102. Os effeytos della. 103. A que pronunciarà contra os mãos. 104. O horror, que nelles causarà o ouvir esta Sentença. 105. &c. O tormento, que sentirão à vista da execução de hua, e outra Sentença. 107. Meyos para se segurar cada hum a si a Sentença dos bons. 111. Justo. Sempre se achou no Mundo de peor partido, que o peccador. 116. Toda a causa, e razao de serem os lustos, e Virtuosos tao perseguidos no Mundo dos peccadores, e impios, nao he outra, que o serem Virtuosos, e o serem Justos. 142. &c. Assi o dizem, e confessão os mesmos impios. 145. O fer Justo, e Virtuoso faz ser ao impio, e mão, muyta

to peor. 146. 147. He a vida do Justo hua reprehensa viva, e hua accusação continua da do impio, e peccador. 147. &c. O meyo para os Justos se conformarem nas adversidades, que padecem, e nao envejarem aos impios as prosperidades, que logram nesta vida, he considerarem que se hao de trocar as sortes na outra. 155. &c. Não são deste Mundo; são do Ceo os Justos, e Virtuosos. 369. &c. São seos Antipodas os impios, e peccadores. Ibid. 370. São movimentos muyto oppostos, e contrarios, os com que caminhão os Justos servorosos, e os tibios. 696. O sim, emuque parao huns, e outros. Ibidem.

# L

Ingua. He a lingua do murmurador húa cadeya de ferro, e de bronze, que prende, e aperta aquelle, de quem murmura. 136. Pòde ter-se por bemaventurado, o que escapa desta prisao. Ibidem.

Lisongeyros. Sao como os Cameleoens. E em que està a semelhança. 132. Ainda o que he de si mão, approva o lison-

geyro por bom . Ibidem .

Lourenço. O que erao para S. Lourenço as suas Grelhas. 388, 389. 402. Não lhe tirou a vida o sogo de Valeriano, senão o do amor de Christo. 391. 395. &c. Neste genero de morte se pareceo com o mesmo Christo. 391. O sogo das suas Grelhas perdeo com elle o que tinha de ardente, conservou so o que tinha de luminoso. 403. Foy nos esseytos contrario ao do Inserno. 404. Servio-lhe a S. Lourenço de Diadema. Ibidem. As Virtudes, que exercitou o Santo, dispondo-se para o seo martyrio. 412. Erao estas Virtudes brazas, enchamas, com que o seo amor para com Deos lhe hia dispondo a sogueyra, em que lhe tirar a vida. Ibidem. Em que se pareceo o amor de S. Lourenço com a morte, segundo a comparação do Sabio? 413. Houve-se com o Santo comaquelle mesmo rigor, com que se hà muytas vezes, com os

peccadores, a Justiça Divina. 414. 415. Das suas mesmas chamas se lhe tormàrao as azas, com que voou ao Ceo. Ibid. Lucifer. Deceo, quando intentou subir. 250. Pelos mesmos degràos, por onde presumia ir subindo, hia decendo. 251. O Ascendam que dizia, com a sua mesma parastrase, era o mesmo, que Descendam. Ibid. Por se ver tao alto, soy-fe-lhe a luz dos olhos, e esvaeceo-selhe a cabeça. 503.

Luz. Luzir. Saó muytos, os que querem luzir à custa de outros, e naó ha cousa mais abominavel diante de Deos. 134. &c. Naó se ha de luzir, como luz o sogo; ha-se de luzir, como luzem as Estrellas. Ibidem. Despreza as honras do Mundo, quem attende à luz do Ceo. 500. 501. Nos lugares altos corre a luz muyto perigo. 503. O que o Mundo estima, parece bom, e mão, segundo a luz, a que se vê. 510.511. Porque naó contou Moyses o dia da Creação da Luz, como os mais dias das outras creaturas? 552. Hea luz Symbolo da Ley, e do Preceyto. 695.

# M

Maria. Excellencias, que encerra em si, e no seo significado, o Soberano Nome de Maria. 6.7. Foy imposto por Deos, e como. 10. O modo, com que soy revelado a Santa Anna. 11. He todo luz para os homens. 13. Toda a que tem o Sol, Lua, e Estrellas, a devem à pronunciação do Nome de Maria. Ibidem, &c. Quiz Deos ser o primeyro, que pronunciasse este Nome. 15. São todos os Astros do Ceo sinal daquella luz universal, que por meyo da pronunciação do Nome de Maria se comunica aos homens. 15. 16. Este mesmo era o significado daquelle grande sinal, que vio S. João no Apocalypse. 17. Toda a luz do Firmamento soy húa Copia, a que servio de Original a luz do Nome de Maria. 18. &c. Caso maravilhoso, que succedeo a Santo Eadmundo pronunciando este Soberano Nome. 22. Porque o nao proferio o Archanjo S. Gabriel na saudação da Senhora. 23. &c.

O excessivo gosto, que recebem os Anjos, ouvindo o Nome de Maria. 29. Serve de allumiar os Justos nas escuridades. e trevas, que muytas vezes padecem . 27. 28. Leva aos peccadores em conhecimento de Christo . 20. &c. Porque não fuccedeo affi nos Farifeos? 32.33. Modo, com que ainda. nelles se salva esta verdade . 34. &c. Quam terrivel seja para os Demonios o Nome de Maria, 27. Quam certa com a ... fua invocação a vittoria contra elles. 38. &c. Huma sò letra defte Nome bafta para vencellos. 41. &c. A condição, com que devem os peccadores invocar o Nome de Maria, para experimentarem os feos effevtos, 45. O modo, com que fe hao de valer delle os Justos. 47. &c. O quanto universal feia para todos os Fieis da Igreia a protecção da Senhora. 201. O mesmo he mover-se Maria Santissima à compaxão dos peccadores, que mover-se Christo a dissimular com seos castigos . 212. 212. Não são as graças, que concede aos homens Maria Mãe de Deos, como as que fez ao feo Povo Maria, Irmaă de Moyses. E qual he a differença. 320. Sao para com os homens muyto mais abundantes depoes de fubida ao Ceo. Ibidem, &c. Sao rios, e fao mares de graças, as que lhes comunica. 322, 323. Comunica-as muyto particularmente aos Arrependidos, e Penitentes. Ibid. A effes lhes fegura melhor do Ceo a Graça de feo Filho .. 324. &c. Depoes de fua Affumpção he mayor a luz, com que allumia aos peccadores . 328. &c. He muyto mayor tambem para. com elles o feo amparo, e a fua protecção. 330. &c. Fazfe mais universal para os Justos o seo patrocinio. 333. &c... Entre eftes fao muyto particulares para os Congregados os feos favores . 338. &c. As condiçõens necessarias para todos experimentarem as graças, e mercès da Senhora. 342. Requere-fe especialmente o ser amada . 343. O ser rogada . 344. Martyrio. Bem pode haver Martyrio fem tormento. E como . 541.

Morte. A confideração de que havemos de vir a nao fer pelamorte, tira da cabeça toda a prefunção do que fomos, e do que feremos na vida. 184. Exemplo, que mostra, e.

con-

as questoens. 542. Para o Demonio fazer cahir a nossos primeyros Paes, primeyro lhes tirou da cabeça, que haviao

de morrer. 579.

Mundo. Aborrece o Mundo aos bons, porque nao são dos seos. 352. 360. &c. O odio, com que os aborrece, he verdadeyro amor: e no mal, que lhes intenta fazer, lhes saz humgrande bem. 353. 357. &c. Qual elle seja. 360. &c. 377. &c. Ama o Mundo aos que são seos. 360. Não os pode aborrecer. 361. Não ha cousa peor, que o ser deste Mundo, e daquelles, que elle tem por seos. 363. De huma Terra tão mà, como he o Mundo, não pode vir cousa boa. 364. Conhece-se o ser Terra tão mà pelos seos fruttos, e pelos seos habitadores. 365. 366. Para Christo S. N. mostrar, que era bom, disse, que não era deste Mundo. 367. Quem deyxa o Mundo, não basta deyxallo na realidade, se o não deyxa no assetto. 666. &c.

# N

Abaco. Foy estulto no Bando, que mandou lançar, para que se lhe adorasse a Estatua. E em que esteve a estulticia do Mandado. 600. Porque, tendo a Estatua, com que sonhou, sò de ouro a cabeça, a que mandou sazer, soy toda de ouro. 624.

Nacimento. He facil o ser humilde, a quem naceo pequeno; muyto difficultoso a quem por nacimento he Grande. 496.

&c. Nacimento de Christo. Vide Christo.

Necedade. Forao grandes as do Demonio no modo de tentar a Christo no Deserto. 570. &c. 576. 588. 599. A necedade das Virgens satuas sez-se digna de riso para com a prudentes. E porque? 591.

Nome. Os nomes, sendo como devem ser, são os que mostrao melhor o ser das cousas. 2. Quando o ser, que se declara, he grande, para se conhecer a sua grandeza, he neces-

cessario engrandecer o seo nome. Ibidem. Os nomes, que derao certos Demonios no Exorcismo de hum Possesso. 612. Nome de Maria. Vide Maria Santissima.

# O

Bras. A conta, que havemos de dar a Deos, ainda das boas obras, que fazemos. 89. &c. Não satisfaz à sua obrigação, quem não obra segundo a Graça, que tem . 92. As obras dos Justos, e Virtuosos, são huma accusação, e reprehensão viva das dos impios, e peccadores . 147. &c. Devem as nossas obras corresponder à alta filiação, que temos sendo silhos de Deos . 583. &c. O saltar às obras de superogação dispoem para se vir a faltar às de Preceyto . 693. &c. Como se faz esta disposição . 695. 696. Não são dignas de premio as obras, que se fazem com tibieza, e imperseyção . 698. 699. São obras amaldiçoadas . Ibidem .

Observancia. He húa das estradas, que conduz ao Ceo aos que prosessão Vida religiosa, a observancia da Disciplina Regular. 664. 692. &c. Não ha observancia da Ley de Deos sem Amor de Deos. 686. O quanto facilita a mesma abservancia este Amor. 687. &c. Como se dao as maos o Amor de Deos com a observancia da sua Ley. 692. Está muy perto de faltar à observancia dos Preceytos, quem falta à dos Conselhos. 693. &c. Deve ser nimia a observancia da Ley de Deos. E

Odio. Ha hum odio, que he verdadeyro amor: e hum amor, que he verdadeyro odio. 354. Tem o Mundo odio aos bons, porque nao sao dos seos. 352.360. &c. Sò aos que sao seos

porque? 699.

Ouro: Porque, descrevendo Moyses miudamente tudo, o que a terra produzia, passou em silencio a prata, e o ouro? 622. He a vista do ouro atrattiva do coração humano. 623. He Idolo, a que logo todos rendem adoração. Ibidem &c. Pórque mandou Nabuco fazer a Estatua toda de ouro, tendo a com que sonhara de ouro só a cabeça? 624.

Tolls.

Qqq

Paes.

Digitized by Google

## P

Paes. Porque, havendo Deos de escolher Paes para nacer Homem, nao escolheo Reys, e Monarca;, senao huas pessoas humildes, e pobres ? 39. Era costume dos Romanos trazerem pendentes ao peyto as imagens de seos paes. E a que sim. 586. O mesmo se refere de Boleslão Quarto Rey de Polonia. Ibid. Para se animar Alexandre a empresas grandes, lembrava-se de ter por pae a Jupiter. Ibid. Quanto nos deve excitar a nos, o termos por Pae a Deos? Ibidem.

Penitentes. Comparao-se com as flores na madrugada. 305. He para elles Aurora Maria Santissima. Ibidem. Quamerrados vão, e quanto se engannão aquelles Penitentes, que para as suas Consissoens andão à caça de Consessores, ou de pouca intelligencia, ou de muyta facilidade. 641. &c. Em

que està o seo erro, e enganno. 643. &c.

Pobreza. A Pobreza, depoes de Christo nacer, converteo-se em riqueza; e a riqueza passou a ser pobreza. 239. &c. Como se verificao estas conversoens. 241. &c. Que mal se entende em muytos Religiosos o Voto da Pobreza. 674. Como se verificava nos Apostolos, possuindo elles tudo, segundo

o de S. Paulo. 675. 244.

Prègador. Os Prègadores, e Ministros do Evangelho, quando sallao, principalmente com os Grandes, e com os Reys, nao sao tanto elles, os que sallao, quanto o Espirito de Deos salla por elles. 120. Devem clamar contra os vicios: devem arrancallos, e destruillos. 121. 137. Hao de reprehender publicamente os peccadores, quando os seos peccados sao tambem publicos. 123. 126. Quando o Prègador compoembem publicos. 123. 126. Quando o Prègador compoembo o Sermao, nao sò de palavras, senao também de acçoens, obrando o que prèga, com poucas palavras saz muyto frutto. 188. 189. As Linguas de sogo, em que deceo o Espirito Santo sobre os Apostolos, sorao o sinal de os constituir seo Prègadores. 263.

Providencia. A que Deos tem dos que nelle confiao faz que,

nao tendo nada, possuao tudo: a que os homens tem de si, sem aquella consiança, saz que possuindo tudo, nao tenhao nada. 244.

Q

Qum de ses idolos, huma quèda he certa, e outra arriscada, 603. Os que adorao ao Demonio, agiolhando dao huma quèda; os que adorao a Deos, agiolhando sicao em

pè. 604.

Queyxar. As que dava S. Filippe Neri a Deos de que para o amar lhe desse hum sò coração, e esse tao pequeno. 284. As que se considerao por parte de toda a Igreja Militante na Assumpção da Senhora. 301. &c. As queyxas, que formão os Penitentes, e Arrependidos. 305. &c. As que dao os Peccadores. 310. As que sazem os Justos. 314. Satisfaz-se por parte de Christo S. N. aos primeyros queyxosos. 319. &c. Satisfaz-se às queyxas dos segundos. 327. Da-se satisfação aos terceyros. 333. &c.

Querubim. Assi como à Porta do Paraiso da Terra estava hum Querubim com hua espada de sogo; assi està outro à porta do Paraiso do Ceo. E a que sim. 405. Porque nao bastava para guarda do Paraiso o Querubim, sem a espada. 685.

Questao. A ultima de todas as questoens he a morte. 542.

## R

Réligioso. Religiosa. A separação, que no dia do Juizo se ha de fazer entre bons, e mãos, também se ha de ver entre Religiosos, e entre Religiosas. 80. Revelações, que houve de muytos, e muytas, que se condennarão. 660. 661. 671. Como verissicou o Beato Fr. Gil a proposição, que nenhum Religioso de S. Francisco estava no Inferno. 662. Não heverdadeyro Religioso, nem Religiosa, o que com as suas obras contradiz o seo Habito, e Profissão. Ibidem. Quaes

Qqq2

são os caminhos, por onde chama Christo para à Coroa as Religiosas Esposas suas. 664. Para hum verdadevro Religioso, e Religiosa, nao basta deyxarem o Mundo na realidade, se o nao deyxao no assetto. 666. &c. Nao basta devxar, o que deyxao; porque nao basta deyxar sò, o que possuem: he necessario deyxar o que se possue, e o que pode possuir-se; porque he necessario deyxar tudo. 668. Como pòde deyxar-se, o que se nao possue? 669. Que mal se entende em muytos, que professão o Estado religioso, o Voto da Pobreza. 674. A differença, com que nelles, e nos Apostolos, se verifica o Nibil babentes, & omnia possidentes ... 675. 676. As Religiosas, como a Esposas de Christo, nao. basta, que o amem com qualquer amor : he necessario hum amor muyto fervoroso, e muyto intenso. 679. &c. A pouca escusa, que tem de nao amarem assi ao seo Esposo, tendo elle todas as prendas, que podem solicitar o seo Amor. 682. A obrigação, que tem de se guardarem a si. 684. O quanto necessario he para esta guarda o Amor de Deos. 685. A necessidade, que tem do mesmo Amor, para a guarda, e observancia das suas Regras, e Constituiçõens. 686. O quanto facilita, e suaviza esta observancia o mesmo Amor. 687. &c. A obrigação, que a todas corre desta tal observancia. 602. Não lhes serve de desculpa, o não ser a sua obrigação debaxo de culpa, ainda leve. 693. 697. O risco, a que se expoem de faltarem às obrigaçõens graves, por se escusarem das leves. Ibid. &c. Devem guardar as suas Regras, e fazer o que ellas mandao, não de qualquer sorte, senão com servor, e perfeyção. 698. &c. Devem ser nimias na sua observancia. E porque ? 699. He mais facil reduzir-se hum secular de hua vida peccaminosa a huma justificada, que hu Religioso de hua vida tibia a huma fervorosa. 701. De difficultofo passa em certo modo a impossível. Ibid. O quanto importa aos Religiosos, e Religiosas a perseverança atè o sim. 703. Reprebensao. Quando o peccado he occulto, deve ser tambem occulta a reprehensaő: mas quando o peccado anda à cara descuberta, nao deve a reprehensao andar rebuçada. 123.&c.

Resurreyção. A dissemelhança, e disserença, com que resucitarão os homens no dia do Juizo. 68. A desigualdade, epreserencia entre os resucitados. 70. &c. Como hao de resucitar huns primeyro, e outros depoes, havendo de resu-

citar todos em hum instante. Ibidem, &c.

Reys. Não he contra o decoro da Magestade, que se reprehendado os Reys, quando elles se fazem dignos da reprehensado. 128. Não tem os Reys por Reys privilegio de serem mãos: mas antes por isso mesmo, que são Reys, tem dobrada obrigação de serem bons. 129. Hão de ouvir os Reys o fallar-se-lhes em materias de salvação de sorte, que elles mesmos se consundado, e não sejão consundidos, os que lhes fallado. 130. Ordinariamente se falla aos Reys sem consusado; porque se lhes falla com lisonja. Ibidem. Ainda o que nos Reys he mão, lho approva a lisonja por bom. 132.

## S

Sacerdote. Dos Sacerdotes são muy poucos, os que se salvão.
79. O seo alto Estado, e Dignidade; e o mal, que muytos

the correspondem. Ibidem.

Simao. S, Simao, e S. Judas Apostolos forao reputados dos mesmos Gentios por huns deoses com o disfarce de homens. 384. O muyto, que padecerao pela pregação do Evangelho. 383.385. Propoz-lhe hum Anjo à escolha, ou a morte repentina dos que os perseguião; ou o proprio martyrio. 386.

A escolha, que fizerao. Ibidem.

Soberbo. Soberba. Os soberbos sempre aspirao a subir. 248. He ainda baxo trono para muytos o Ceo das Estrellas. 253. Christo nacendo cortou-lhes, e dessez-lhes aos soberbos os pès, para nao poderem subir. Ibidem. Qual he o peda soberba, de que tanto se receava David. 254. Quanto induz à soberba a Exaltação, e o Mando. 492. &c. Os muytos-, que por sugirem a ser soberbos, sugirao a ser grandes. 494. 495. Assi como o lembrar-se hum dos seos Novissimos, e do que ha de vir a ser, he meyo, para absolutamente.

naõ

nao peccar; assi o lembrar-se hu dos seos principios, e do que soy, he muytas vezes meyo para nao peccar em se enso-

berbecer. 496.

Sol. Pello peccado de Adaő se diminuiraő ao Sol sette partes daquella luz, com que soy creado. 58. Quam triste torna o dia a salta do Sol. 314. Os dannos, que se seguiriaő ao Mundo, se lhes saltasse o Sol de todo. 315. Ao mesmo tempo, na mesma Terra, e na mesma casa, allumiava o Sol aos Israelitas, e negava a sua luz aos Egypcios. 317. Tres Soes appareceraő no Nacimento de Christo. 421. Pelo Sol quiz o Sabio mostrar commais especialidade a grandeza do seo Creador. 423.

## T

Alento. Que denotavao os Talentos, que o Senhor repartio aos Servos do Evangelho. 518. Como se repartirao no Cenaculo aos Apostolos, e Dicipulos de Christo.

519. 520.

Tentação. Não tem desculpa o peccador de cahir nas tentações do Demonio. E porque? 569. Forao muyto de necio as tentaçõens, com que o Demonio tentou a Christo. E emque efteve a sua necedade. 570. &c. 576. 588. 599. Forao de mayor astucia as tentaçõens do primeyro Adao no Paraiso, que as do segundo no Deserto. E porque? 579. O considerarmos, que somos filhos de Deos, he grande remedio, para não cahirmos nas tentaçõens do Demonio. 583. &c. Havemos na tentação de olhar para nos como Imagens de Deos. 186. Não nos havemos de metter nas tentaçõens, e perigos com a confiança, de que Deos nos livrarà delles. 590. Ha tentaçõens de caminhos, e tentaçõens de pinnaculos: e quaes sejao huas, e outras. 593. Temos seguro o auxilio de Deos nas tentaçõens, que nos buscao; e nao nas que nòs buscamos. 594. 595. Somos soccorridos de Deos, quando tentados; e nao quando tentadores. 597. He tentar a... Deos o metter-se na tentação. E porque? Ibidem. Sò he

de estòlidos, e satuos, o cahir na tentação conhecida por tal. 601.

Trabalbos. Fazem-se insensiveis a quem està com Deos, e tem a Deos sempre comsigo. 390.395. &c. A razao desta insensibilidade. 398. &c. Servem de recreação os trabalhos a quem tem amor de Deos. 406. &c. Não os teme por grandes que sejão. 407.

Verdade. Naceo na Terra; mas nao fe creou, começando logo a diminuir, e a decrecer. 131. A' verdade substitutio a lisonja, e a mentira. 132. Veste de huma sò cor; a lisonja de muytas. Ibidem.

Vicio. Sempre no Mundo foy prezado o vicio, e desestimada a Virtude. 116. A vida justificada he hua viva reprehensao da viciosa. 147. &c. Quanto importa attender aos sins de

hua, e outra. 155. &c.

Virtude. He condennada no Juizo de Deos a Virtude, que anda junta com o vicio. 90. Aque he fingida, e que sò de Virtude tem a capa. 91. Aque he diminuta, e que nao corresponde à Graça, que para ella se recebeo .. 92. Quanto se receavao por este principio do Juizo de Deos Santo Agostinho, e S. Bernardo. Ibidem. Sempre no Mundo foy a Virtude: perseguida, e o vicio adorado. 116. A vida justa, e virtuosa he hua accusação continua da peccaminosa, e impia... 147. &c. Quam antiga he no Mundo a perseguição da Virtude . 348. 349. O mesmo he ser Virtuoso, que ser perseguido . 350.372. He regra sem exceyção . 351. São os Virtuosos perseguidos neste Mundo, porque nao são do mesmo Mundo. 352. O odio, que o Mundo tem à Virtude, e aos Virtuosos, nao he odio verdadeyro; he verdadeyro amor. 353. Faz-lhes hum grande bem no mal, que intenta fazer-Ihes. 357. Qual elle seja. 360. &c. 377. &c. A Virtude, e os Virtuosos, não são deste Mundo; são do Ceo. 369. &c. He consideração, de que devem valer-se, para se consolarem nas perseguiçõens, que padecem. 374.

Xerxes .

#### X

Erxes. Não erão mais formidaveis a feos inimigos os exercitos de Xerxes, que aos Demonios o Nome de MARIA.

#### Z

Z Ombarias. Nas que o Mundo faz dos Virtuofos, e bons, lhes moftra muyta graça, e lhes faz muyta mercè. 357. 358. Zombàraō as Virgens prudentes das fâtuas. E qual foy a materia da fua zombaria. 591.



MAG 2001934

